# المحديد المالك ا

مطابقة لفتاوى المرجع الديني آية الله العظمى السيد صادق الحسيني الشيرازي ( ﴿ الْمُظِّلِّيُ )

إنا لله و إنا إليه راجعون

أرفع آيات التعازي للمقام الشامخ لمولانا وسيدنا، معز الأولياء ومندل الأعداء، بقية الله من العترة الطاهرة، الإمام المهدي المنتظر والموسنين والمؤمنات في المنتظر والمؤمنات في المتواترة على المؤمنين والمؤمنات في شتى البلاد، خاصة فاجعة الكرادة الأليمة في العراق المظلوم التي أودت بحياة الكثيرين من المصلين الصائمين الأبرياء. كما أعزي الأمة الإسلامية والشعب العراقي الصابر والمقاوم وذوي الشهداء الأبرار، داعياً للشهداء علو الدرجات، والحشر مع العترة الطاهرة عليهم السلام، وللمصابين بالشفاء العاجل والعافية التامة، وللمفجوعين بالصبر الجميل والأجرالجزيل. وأسال الله القريب المجيب النصر المؤزر العاجل لهذه الأمة المجاهدة، والخذلان للأعداء الألداء.

قم المقدسة صادق الشيرازي



# البقيع .. بعداً آخر

بقاء أضرحة البقيع مهدمة، والذي يدمي قلوب الشيعة ويستهجنه عموم المسلمين، يرتبط ارتباطاً وثيقاً بالإرهاب الذي يضرب العديد من بقاع العالم اليوم، ومنذ سنوات دامية.

وذلك كله يرتبط به «منهج تكفيري إجرامي»، لم يكن آخره تطرف «محمد عبد الوهاب»، كما أن أساسه، مروراً به أحمد بن حنبل»، بل يصل إلى بعض الصحابة، وهذا ما يصرح به «قادة وفقهاء» التنظيمات الإرهابية، سواء «القاعدة» أو «داعش» أو ما شابههما. وهذا يجعل لمأساة هدم قبور البقيع بعداً آخر، يفرض مكافحة «الوهابية»، كمطلب إنساني ودولي، وذاك كله يتطلب من:

1- المجتمع الدولي: تجريم «فقه الإرهاب»، فقد بات فكراً يهدد أمن العالم واستقراره، وذلك من خلال إصدار قرار أممي، يعتبر الوهابية فكراً شريراً، وخطرها يفوق خطر النازية والفاشية، وتجريم أية دولة أو مؤسسة دينية أو إعلامية أو خيرية أو مالية تتبناه أو ترعاه أو تجعل أراضيها منطلقاً لنشاطه. حولة أو مؤسسة دينية أو إعلامية إلى تعريف العالم بالإسلام الصحيح، فلم يتعرض الإسلام إلى تشويه مثلما يحدث في الوقت الراهن، يقول المرجع الشيرازي المؤللة: «بعض الدول غير الإسلامية فيها حريّات كثيرة، وهؤلاء لم يصلهم الإسلام، أو وصلهم إسلام بني أميّة وبني العباس والإسلام المزور، كإسلام داعش الذين يرفعون شعار «لا إله إلاّ الله، محمد رسول الله»، ويقومون بذبح الأطفال ويأسرون النساء ويبيعوهن في البلدان، وعلينا أن نبيّن أن هذا الإسلام على باطل، وذلك بأن نبيّن بأن الحق مع عليّ وآل عليّ الميّا وأن نبيّن الفرق، وهي سيرة رسول الله على يتبيّن زيف بأن الحق مع عليّ وآل عليّ الإسلام بصلة».

بموازاة ذلك، العمل الفاعل والمباشر له إعمار أضرحة البقيع»، ولو عبر التدويل، لأنها مسألة تتعلق بحرية الإنسان واحترام معتقده، الذي أقرت به كافة المعاهدات الدولية.

"- علماء السنة: إظهار علمهم بأن هدم قبور الأنبياء والأولياء، بل القبور جميعاً، جريمة أدانها القرآن والنبي على وصحبه المنتجبين، وتأكيد أن الإرهاب الذي يهدد البشرية، ويستند في بعض مفاصله إلى مواقف صحابة، لا يمثل الإسلام، فإن مَنْ يمثل الإسلام «كتاب الله وأهل بيت النبي»، فقد قال رسول الله على: «إني تارك فيكم خليفتين: كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء والأرض، وعترتي أهل بيتي...» (رواه أحمد بن حنبل في (فضائل الصحابة) (ج٢/ص ٦٠٣). علما بأن حديث «كتاب الله وسنتي» رواه مالك في الموطأ عن ابن عباس، والحاكم في المستدرك عن أبى هريرة. وكلاسنديه لا تقوم بهما حجة، كما صرح بذلك الألباني. (وَقُل اعْمَلُوا).

في عاتق العلماء الأعلام مسؤولية كبيرة هي إيصال فكر أهل البيت المني الذي حاربه الطغاة والمستبدون على مدى قرون مظلمة وطويلة.

س: متى تكون الصلاة والصوم واجبان على البنت والولد، المقصود أنه في أي عمر؟

(الصفحة)

س: ماهي حدود الحجاب الشرعي الأصيل؟ وهل الجبّة الفضفاضة تعتبر ضمن الحجاب الفاطمي؟ (الصفحة٤)

# في العدد

- العلماء . . بناة الإنسان
- لترسيخ دعائم الدين
- الإمام الصادق إلي .. دوحة الفكر الإسلامي وعلومه
  - الإمام المهدى في التوراة والإنجيل
    - الصلاة على محمد وآل محمد
      - التشيّع نعمة علينا أداء حقّها
        - جلسات فقهية
        - ، من احداث الشهر
        - محاربة ورثة الأنبياء

# استفتاءات

ج١: ارتداء الحجاب في الصلاة واجب شرعاً، بحيث إذا لم تراع المرأة ذلك كاملاً عن عمد تبطل صلاتها، ولعل وجوب الحجاب شرعاً في الصلاة هو نوع تمرين للمرأة المسلمة على الحجاب الذي فرضه الله تعالى وأوجبه على المرأة في غير الصلاة عند وجود غير المحرم عليها.

# س٢: عذراً كان السؤال عن التبرّج وليس الحجاب؟

ج٢: إذا كان المراد من التبرّج في الصلاة: عدم ستر الشعر والجسم فلا يجوز والصلاة باطلة، وإذا كان المراد من التبرّج: التزيّن والمكياج فيجوز لو لم يكن فيه طبقة مانعة بحيث تمنع من مباشرة الجبهة للتربة في السجود.

# البلوغ

س: متى تكون الصلاة والصوم واجبان على البنت والولد، المقصود أنه
في أي عمر؟

ج: يجب على الإنسان أن يصلي ويصوم ويؤدي سائر العبادات إذا بلغ، وبلوغ الولد يكون بأحد علامات ثلاث: ١- نبات شعر أسود وخشن على عانته. ٢- الاحتلام وخروج المني، ولو كان ذلك بالحرام كالاستمناء -والعياذ بالله-. ٣- إذا لم يحصل عنده نبات الشعر ولا الاحتلام، فإذا أكمل السنة الخامسة عشرة، ودخل في السادسة عشرة قمرية «وهي تعادل بالتقويم الشمسي أربع عشرة سنة ونصف تقريباً» فقد بلغ، وأما بلوغ البنت فبعد إكمال تسع سنين قمرية ودخولها في العاشرة.

# الصزاة إيماءً

س: أحياناً في زيارتي لمراقد أهل البيت المشرّفة تكون الأضرحة مليئة بالناس «خاصة في الزيارت الكبيرة مثل زيارة الأربعين للإمام الحسين المعلى والرجبية للإمام موسى الكاظم الها »، فأضطر للصلاة في الصحن، وهناك نساء ورجال، فأصلي بالإيماء خوفاً من وقوع الريبة أو الفتنة أثناء مرور الرجال، فهل صلاتي صحيحة أم عليّ قضاؤها؟

ج: إذا كانت الصلاة صلاة الزيارة أو النافلة أو غيرهما من المستحبات فلا إشكال، وأما إذا كانت واجبة فيجب في الفرض المذكور قضاؤها.

#### الصراة في مكان العمل

س: أرجو الإجابة عن السؤال التالي وفقاً لرأي المرجعين الشيرازيين: سيتم نقل عملي إلى منطقة أخرى، مع العلم بأن كلاً من المنطقتين تبعد أكثر من المسافة الشرعية عن موطن عملي، في كلتا المنطقتين، أقطن ٥ أيام بالأسبوع، ثم أرجع إلى موطني الأصلي في اليومين الباقيين. فهل تكليفي إتمام الصلاة وصوم الشهر الفضيل في منطقة العمل الجديدة، أم هناك تفصيل في الأمر؟

ج: الصلاة في مفروض السؤال تمام في منطقة العمل الجديدة وفي

# الخييات

س: هل العرش والكرسي واللوح والقلم وأمثال ذلك عدة أشياء لا ارتباط بينها، أم أنها شيء واحد، وهي كنايات عن علم الله تعالى وقدرته؟

#### لمس الميت

س: أنا طالب أدرس الطب.. وأقوم بلمس الجثث!! وهذه الجثث مغطاة بمادة تشبه الشمع.. وهي يابسة تماماً، فهل ذلك يوجب الغسل؟

ج: إذا كان ذلك الشمع حائلاً عن المسّ المباشر للجثّة فلا يوجب الغسل، وكذا لوكان الميت مسلماً وتمّ تغسيله، وإلاّ وجب.

# خميرة البيرة

س: هل يمكن استخدام خميرة البيرة لبشرة الوجه؟

ج: البيرة وما يرتبط بها محكومة بالنجاسة، فيجب التحفّظ من نجاستها والتطهير منها للصلاة.

# لجبيرة

س: إذا كانت الجبيرة تغطي كامل القدمين أو أحدهما أو الناصية، فما هي وظيفة المكلّف؟

ج: يجب عليه أن يتوضأ بوضوء الجبيرة، ويمسح على الجبيرة، نعم الأحوط استحباباً أن يضم إليه التيمم أيضاً.

# تجديد الوضوء

س: هل يجب تجديد الوضوء بعد صلاة الليل لإقامة صلاة الفجر، إذا كان الوضوء بنية وضوء الطهارة؟

ج: لا يجب تجديد الوضوء في فرض السؤال.

# التبرّج في الصراة

س١: هل هناك إشكال في التبرج بعد الوضوء والإتيان بالصلاة.. مع أنني لوحدي، لا يوجد معي أحد لا أجنبي ولا محرم ؟

الطريق أيضاً، وكذا يجب الصيام، نعم لواتفق أنه انقطع عن السفرإلى منطقة عمله عشرة أيام أو أكثر لعطلة ونحوها ففي السفرة الأولى يصلّي قصراً ويعود للتمام بعدها وهكذا حكم الصيام.

# الصراة علمه الميت

س: إذا مات شخص شيعى فاسق متجاهر بفسقه، فهل يجوز قراءة «اللهم إنا لا نعلم منه إلا خيراً، وأنت أعلم به منا» في صلاة الميت عليه أم يلزم قراءة شيء آخر؟

ج: نعم يجوز باعتبار كونه مؤمناً بولاية أمير المؤمنين اله ونعلم أنه من شيعته، وهو الخير الذي نعلمه منه.

# التجزئة فىي الإقامة

 إذا سافرت ١٥ يوماً من شهر رمضان، فهل من الصحيح أن أنوي إقامة عشرة أيام وأصومها، والخمسة الأخرى لا أصومها؟

ج: إذا بقي (١٥) يوماً في بلد واحد ينوي الإقامة، وعليه صيام كل الأيام، ولا يكتفي بالعشرة إلاّ أن يبقى العشرة، ثم يقطع بعدها مسافة شرعية ويرجع إلى تلك البلدة، فلا يصوم الباقي.

# غفران ذنوب الصاج

س: هل ما ورد في الروايات من أن الله تعالى يغفر للحاج ما تقدم من ذنبه يعني أنه لا يجب عليه قضاء ما فاته من صلاة وصيام وأداء ما علق بذمته

ج: ليس معنى الحديث الشريف القائل بغفران ما تقدم من ذنوب الحاج عدم وجوب قضاء ما فاته من صلاة وصيام، وخمس وزكاة، ونذور وكفّارات، أو حقوق مالية للناس، فإنه يجب عليه قضاء كل ذلك، ومنه حقوق الناس المالية، وذلك لأن القضاء شيء وغفران الذنوب شيء آخر، فالمراد من الحديث إذن: مجرد غفران تجرئه على الله وعصيانه له، وتخلُّفه عن طاعته عَلَّهُ.

# الحج والخطأ فىي الوضوء

س: قبل ما يقارب الثلاثين عاماً وُفّقت لأداء حِجة الإسلام، وبعدما رجعت من الحج اكتشفت أن وضروئي كان خطأ، وفي هذه السنة إن شاء الله سأذهب إلى الحج، فهل أعيد حجة الإسلام أم تكون حجتي

ج: إذا كان الخطأ المذكور في الوضوء بحيث يجعل الوضوء باطلاً، وكان ذلك عن يقين، وليس مجرّد شك، فالحج صحيح غيرأنه يجب عليه إعادة ما طافه مع صلاة الطواف للعمرة والحج والنساء، بنفسه إن ذهب هو إلى مكة، وإن لم يذهب إلى مكة استناب من يأتي به عنه، ويكون حجه الثاني حينئذ مستحبأ.

# نية الدج بالطائرة

س: كثير من الناس يذهبون إلى العمرة بالطائرة، حيث ينزلون في جدة، والميقات قد فاتهم، أو مرت الطائرة من فوقه، فكيف تكون نيتهم؟ أو كيف هي العمرة الصحيحة التي تكون عبر الطائرة؟

ج: الذي يسافر بالطائرة إلى جدة وهو عازم على الحج أو العمرة، يستطيع أن يحرم من جدّة بالنذر، ويستطيع أن يذهب إلى الجحفة ويحرم منها، ويستطيع أيضاً أن يذهب إلى أدني الحل - مثل مسجد التنعيم - من غيرأن يدخل الحرم، ويحرم منه.



وضعح (الكريم) ومزيل العرق للحاج

س: هل يجوز وضع (الكريم) فاقد الرائحة واللون على الوجه أثناء أداء مناسك الحج الأكبر أو العمرة، وماذا عن مزيل العرق بدون

ج: التدهين ووضع (الكريم) لمن هو في الإحرام حتى وإن كان بدون رائحة لا يجوز، نعم إذا كان للضرورة مثل تشقق الجلد، أو كان دواءً لألم في جسمه فلا بأس، وفي الاضطرار يراعي ما ليس فيه طيب أو الأقل طيباً، يعني: إذا اضطرّ إلى ما لا طيب فيه فلا يجوز التدهين بما فيه طيب، وهكذا لواضطر إلى خصوص المطيّب اختار الأقل طيباً، أو الأسرع زوالاً مادام الإحرام باقياً، ولا بأس بمزيل العرق إذا كان بلا رائحة.

# الاقتراض للحج

س: من استقر عليه الحج، هل يجب عليه الاقتراض وإن كان حرجياً، وهل يجب عليه ترك عمله إذا كان مانعاً من الحج، وإن كان ذلك يستلزم وقوعه في الحرج؟

ج: الذي استطاع ولم يحج فقد استقر عليه الحج، ووجب عليه أن يحج ولو بالاقتراض أو متسكعاً وترك عمله، وإن وقع معه في عسر وحرج، كيف لا وقد وصف الله تعالى من ترك الحج بعد الاستطاعة بالكفر، وقال: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ اِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كُفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ آل عمران:٩٧، وفي الحديث الشريف: «من سوّف الحج حتى يموت، بعثه الله يوم القيامة يهودياً أو نصرانياً» الوسائل: ج١١ ص٣٦ و٣٢ حديث ٣.



س: إذا لم يكن لدي مسكن أو متجرأو أي شيء أملكه سوى بعض المال القليل الذي يكفيني للحج، ما هو الأوجب أن أحج أم يكون لدي مسكن؟

ج: من شروط الاستطاعة للحج، الرجوع إلى كفاية مما يعني: أنه لولم يرجع إلى كفاية لم يجب عليه الحج، علماً بأنّ الرجوع إلى كفاية معناه: أن يتمكن بعد الرجوع بالفعل أو بالقوة من إعاشة نفسه وعائلته بحيث لا يحتاج إلى التكفف، ولا يقع في الشدّة والحرج، وبعبارة واضحة: يلزم أن يكون المكلّف على حالة لا يخاف معها على نفسه وعائلته من العوز والفقر بسبب ما يصرفه في الحج، إذن فعدم وجود المسكن أو المتجر ونحوهما لا يؤثر في وجوب الحج عليه إذا كان يرجع إلى كفاية.

### الروح

س: إذا كانت روح الإنسان كما قال تعالى «من روحه» تشريفاً وتكريماً «لا بالمعنى الحقيقي»، فكيف يمكن تصوّر أن تتحول مثل هكذا روح الى بشريرة؟

ج: قال الله تعالى وهو يقصّ علينا كيفية خلق آدم من التراب والطين: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخُتُ فِيهِ مِنْ رُوجِى فَقَعُوالَه سَاحِدِينَ ﴾ الحجر: ٢٩ ، وقال سبحانه في الجواب على السؤال عن الروح: ﴿ وَيَسْمَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مِنْ المُورَبِي وَمَا أُوتِيتُمُ مِنَ الْمِلْمِ اللهِ قَلِيلًا قَلِيلًا ﴾ الإسراء: ٨٥ ، مما يعني الرُّوح التي نفخت في النبي آدم والأنبياء والأوصياء من ذريته هي تلك الروح التي تبقى دائماً وأبداً مشرّفة ومكرّمة، وأما الروح التي تلج كل إنسان من ولد آدم فإنها في البدء تكون كذلك مشرّفة ومكرّمة، كل إنسان من ولد آدم فإنها في البدء تكون كذلك مشرّفة ومكرّمة، فإن الروح تفقد شيئاً فشيئاً شرافتها وكرامتها، وتصبح بكفر صاحبها أو فان الروح تفقد شيئاً فشيئاً شرافتها وكرامتها، وتصبح بكفر صاحبها أو شركه أو فسقه شريرة، ويدلّ عليه الحديث الشريف القائل: «كل مولود يولد على الفطرة، إلا أن أبويه يهوّدانه أو يمجّسانه أو ينصّرانه».

# الحجاب الشرعمي

س: ماهي حدود الحجاب الشرعي الأصيل؟ وهل الجبّة الفضفاضة تعتبر ضمن الحجاب الفاطمى؟

ج: كل ما يستر بدن المرأة وشعرها \_ بشرط أن يكون فضفاضاً - حجاب، ولكن لبس العباءة أفضل، اقتداءً بالسيدة فاطمة الزهراء

والسيدة زينب والسيدة أم البنين الكل اللاتي يأمل الجميع شفاعتهنّ دنياً وآخرةً إن شاء الله تعالى.

# حصة الزوج

س: أنا موظفة وأستلم حق الزوجية وآخذها لنفسي، هل يجب إعطاؤها إلى زوجى أم لا؟

ج: لا يجب، إلا إذا كان هناك شرط بينهما على ذلك، فيجب من باب الوفاء بالشرط، ولكن بصورة عامة ينبغي للزوجة معاونة زوجها في أمور المصروف.

#### الكحل

س: هل يجوز الخروج من المنزل مع وضع الكحل؟

ج: يجوز الخروج، ويجب سترمواضع الزينة على الرجال الأجانب.

# المحادثة بين الأجنبيين

س: أنا فتاة، وأدخل في مجموعات التواصل الاجتماعي، وهي مختلطة، فيها رجال ونساء، والنقاش ديني، وقد تحصل أحياناً مشادة في الكلام وحدّيّة، فهل يجوز لي إقحام نفسي في مثل هذه المجموعات والدخول في الحوار والنقاش معهم مع مراعاة الحشمة والتزام الحدود؟

ج: تجب رعاية الضوابط الشرعية والشؤون الإسلامية، وإن كان الاجتناب أفضل للحديث الشريف القائل بأن محادثة الأجنبيين من مصائد الشيطان، والحديث القائل بأن النبي الكريم على كان يأخذ على النساء عند البيعة أن لا يحدّثن الرجال إلا المحارم.

# الختان والعقيقة

س: إذا كان المولود ذكراً، فهل يشترط الختان مع العقيقة أم يجوز أن نعقّ عنه ومن ثمّ الختان؟

ج: من آداب المولود هو أنه يُستحب في اليوم السابع ختانه والعقيقة له، وكل منهما أمر مستقل في نفسه، والجمع بينهما أفضل، ولمزيد من التفصيل ينبغي مراجعة كتاب «المسائل الإسلامية» تحت عنوان: «آداب المولود».

# عدّة الزواج المنقطع

س: ١- امرأة تزوجت زواجاً منقطعاً، أثناء المدة توفي زوجها، فهل تعتد عدة وفاة؟ ٢-امرأة تزوجت زواجاً منقطعاً، ووهبها الزوج المدة قبل الدخول، هل عليها عدة؟ ٣- امرأة وهبها زوجها المدة بعد الدخول، هل عليها عدة؟ علماً بأنها كانت لا تحيض وهي في سن من تحيض، وما حكمها إذا كانت تحيض؟

ج١: نعم، عليها عدة الوفاة لوتوفي زوجها أثناء المدة.

ج٢: لووهبها المدّة قبل الدخول فلاعدة عليها.

ج ٣: لووهبها المدة بعد الدخول فعدتها أن ترى الدم مرة واحدة، وبعد النقاء منه تنتهي عدتها، ومع عدم الحيض (٤٥) يوماً.

### ظاهرة اجتماعية

س: بعض الآباء والعوائل يضعون العوائق عند تقدم الشباب لطلب يد الفتاة «للزواج»، فنحن نعاني من رفض واعتراض الأهل لأسباب مادية أو طبقية غير مرتبطة بالدين والأخلاق، نرجو إبداء الرأي والنصح في هذا المجال، لأن الموضوع أصبح يشكل عقدة عند البعض؟

ج: لقد يسر القرآن الحكيم، وكذلك الرسول الكريم وأهل بيته المعصومون أمر الزواج حتى جعلوه في متناول الجميع، وخاصة الشبان والشابات، فالقرآن الحكيم رغّب به ووعد عليه الغنى والثروة وسعة الرزق بقوله تعالى: ﴿إِنْ يَكُونُوا فُقَرَآءَ يُغَنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ ﴾ النور: ٣٢، والله لا يخلف وعده، وقد جاء في الحديث الشريف عن الرسول الكريم على أنه قال: ﴿إذا جاءكم - أي: خاطب يخطب منكم - من ترضون خلقه ودينه فزوجوه، إلا تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد كبير»، وهذا الحديث الشريف رسالة هامة إلى جميع الآباء والأمهات، حيث إنه جعل الشرط في الزواج الدين والأخلاق، ولم يشترط غير خلك، فإذا كان الخاطب يتصف بهما فإن الرسول الكريم أمر الوالدين بتزويج ابنتهما منه وخاصة إذا كانت البنت هي موافقة على هذا الزواج، نعم كما ينبغي للوالدين مراعاة ما أمر به الرسول الكريم، كذلك على البنت احترام الوالدين والتفاهم والتراضي معهما في مثل كذلك على البنت احترام الوالدين والتفاهم والتراضي معهما في مثل الكريم على إن شاء الله تعالى.

# مراقبة طاتف الزوج

# س: هل يجوز للزوجة النظر لهاتف زوجها دون إذنه ورضاه؟

ج: ينبغي للإنسان أن يحسن الظنّ بالآخرين، وأن يتعامل معهم وخاصة الزوج بحسن الظن وبأحسن ما يتعامل الإنسان مع أعزّ أحبائه، وبذلك يكسب محبة الطرف الآخر وثقته به إن شاء الله تعالى، ويجب اجتناب التجسّس ونحوه إلاّ في قضايا شرعية مهمّة.

# التكلم على الأم

س: أمي تقوم بالتفرقة بيني وبين إخواني، هل يجوز أن أتكلم عليها إلى

# زميلتي في العمل أم حرام؟

ج: الأم يجب احترامها، ويحرم اغتيابها عند الآخرين، فإن حق الأم كبير جداً، ولا يستطيع الإنسان بنتاً أو ابناً أداء حق الأم مهما جد واجتهد، ولذلك يجب حمل ما تصنعه الأم على الخير وعلى أنها تريد الخير لأبنائها، وإن أخطأت في الأداء وفي التعبير، كما ويجب الدعاء بالخير لها، قال الله تعالى: ﴿وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُما كُما رَبَّيانِي صَغِيرًا ﴾ الإسراء: ٢٤. علماً بأن مفتاح سعادة الإنسان هواحترام الأم وتكريمها.

# حديث الإمام الرضا عليه السلام مع المأمون

س: جاء في (عيون أخبار الرضا: ١٥٩/ ١٦٠- ١٦٠) : دخل المأمون «على الإمام الرضا إلى »، وقرأ عليه كتاب فتح بعض قرى كابل، فلما فرغ، قال له الإمام إلى «وسرّك فتح قرية من قرى الشرك»، فقال المأمون: «أو ليس في ذلك سرور؟» فقال الإمام إلى «يا أمير المؤمنين اتق الله في أمة محمد ألى وما ولالك الله من هذا الأمر، وخصّك به، فإنك قد ضيّعت أمور المسلمين، وفوّضت ذلك إلى غيرك يحكم فيهم بغير حكم الله، وقعدت في هذه البلاد وتركت بيت الهجرة ومهبط الوحي، وإن المهاجرين في هذه البلاد وتركت بيت الهجرة ومهبط الوحي، وإن المهاجرين المظلوم دهر يتعب فيه نفسه، ويعجز عن نفقته، ولا يجد من يشكو إليه حاله، ولا يصل إليك، فاتق الله يا أمير المؤمنين في أمور المسلمين، وارجع الى بيت النبوة ومعدن المهاجرين والأنصار...». قال المأمون: «يا سيدي فما ترى؟». قال إلى إن تخرج من هذه البلاد وتتحول إلى موضع أبائك وأجدادك، وتنظر في أمور المسلمين، ولا تكلهم إلى غيرك، فإن الله سائلك عمّا ولاك». فقال المأمون: «نِعْمَ ما قلت يا سيدي! هذا هو الله سائلك عمّا ولاك». فقال المأمون: «نِعْمَ ما قلت يا سيدي! هذا هو الله سائلك عمّا ولاك». فقال المأمون: «نِعْمَ ما قلت يا سيدي! هذا هو الله سائلك عمّا ولاك». فقال المأمون: «نِعْمَ ما قلت يا سيدي! هذا هو الأم

س١: هل تؤكد مضامين الحديث أن بعض الفتوحات التي قام بها المسلمون كانت بدوافع غير رسالية، وهو ما يراه عدد من الباحثين والمؤرخين؟

جا: الحديث الشريف ومضامينه الراقية ليس في مقام بيان هذه الجهة المذكورة في السؤال، بل في مقام بيان كبر المسؤولية وعظيم العبء الملقى على عاتق الحكام، وبيان عدم كفاءة أمثال المأمون العباسي، الذين تربّعوا على كرسي الحكم من دون استحقاق، وغصبوا حق الأكفاء الأبرار، ولانشغالهم بسكرة الملك، ونشوة الجاه والمقام، وغفلتهم عن أمور الرعية، وعن إدارة شؤون الناس، وعن الأخذ بظلامة المظلومين الذين لا يجدون من يأخذ لهم بظلامتهم، علماً بأن الفتوحات الإسلامية كانت على قسمين: قسم كان الأعداء يستعدون ويجيّشون الجيوش للانقضاض على الإسلام والمسلمين كالإمبراطورية الفارسية، والذي رسم خطة الدفاع والانتصار على العدو الإمام أمير المؤمنين اللهم وانتصروا عليهم، وانمحت الإمبراطورية الفارسية من الوجود، وقسم كان الناس قد تعبوا من حكّامهم الكفار الجائرين، فكانوا يطلبون من المسلمين إنقاذهم، ويفتحون باعهم الجائرين، فكانوا يطلبون من المسلمين إنقاذهم، ويفتحون باعهم

لمجيء جيوش المسلمين، ويتعاونون معهم للقضاء على حكامهم الكافرين.

سY: في ظل توجه عموم الحكومات إلى قضايا خارجية على حساب حقوق الشعب في الحرية والعدل والمساواة وحاجاته الحياتية، ما الذي ينبغي فهمه من هذا الحديث الرضوي الشريف؟

ج٢: الذي ينبغي فهمه من هذا الحديث الشريف هو: أن حق الرعية وحق الشعوب على الحكام كبير وعظيم، وإن كل تقصير في أدائه ورعايته من جهة الحكام يجعلهم كما عن الإمام الصادق المنظم مورداً لغضب الله تعالى وعقابه، وللقيود والأغلال في نار جهنم والعياذ بالله مضافاً إلى الخزي والعار والسبّة واللعنة الدائمة عليهم في الدنيا.

### أنا وكافل اليتيم

س: جاء في بعض الروايات أن النبي عَيْنَ قال: «أنا وكافل اليتم كهاتين في الجنة»، فهل الأمر كذلك واقعاً؟

ج: الأحاديث الشريفة كلها حقائق وواقعيات، لأنها تلو كتاب الله الحكيم وصنوه. يعني: كما إن القرآن الحكيم هو كلام الله تعالى الكاشف عن الحقائق والواقعيات فكذلك الأحاديث الشريفة المستقاة من الكتاب الحكيم كاشفة عن الحقائق والواقعيات، مضافاً إلى ما في هذا الحديث من الحث على كفالة الأيتام وضمّهم إلى العوائل السليمة حتى يسلموا في تربيتهم، ويكونوا أعضاء مجتمع سليم، ويبقى المجتمع آمناً وسالماً، وهو أمرٌ مهم جداً.

# الإرث

س: وصلني إرث ولم أبعه، وبعد عشر سنوات ارتفع سعره، وتصاعدت قيمته السوقية، علماً بأن قيمة العملة قد سقطت سقوطاً فاحشاً بحيث إن سعره في ذاك الوقت هو نفسه الآن من حيث الكيف وإن اختلف في الكم، فهل مع ذلك عليه الخمس؟

ج: الإرث إذا كان ممن يخمّس ولواحتمالاً لم يجب فيه الخمس، وأما مع العلم بعدم تخميسه، أو وصيته بالخمس فإنه يجب فيه الخمس، وكذا لو ارتفعت قيمته السوقية، فإنه يجب تخميس المقدار المرتفع حتى وإن كان الارتفاع في مجرّد الكم دون الكيف، لأن الملاك في الخمس هو الكم لا الكيف.

### غفران الذنوب

س: ورد في القرآن الكريم ما مضمونه أن الله يغفر الذنوب جميعاً، السؤال كيف يغفر الذنوب جميعاً، مع أنه ورد في الروايات أن الذنوب مع العباد لا تغفر إلّا بعد التحلل من صاحبها، وهل يكون يوم القيامة موقف بين الطرفين، فيقوم الله على بإرضاء الطرف الآخر لكي يعفو عن مرتكب الذنب بعدما تاب لله، وتاب الله عليه، ووعده الله بالغفران؟

ج: الذنوب الصادرة من الإنسان على قسمين: ١- مرتبطة بالإنسان

نفسه، وعصى الله فيها، فإن الله غفور رحيم. ٢- مرتبطة بغيره فعلاجها ما ذكرتم ونُقل في الروايات، لأنها من حقوق الناس، والله لا يغفر الذنب الذي صدر من الشخص في حق غيره، فإن الله عادل حكيم، نعم، قد يعوض الطرف الآخر حتى يرضى بالعفو عن المذنب.



س: المنتمون إلى التنظيمات التكفيرية الإرهابية يقولون أننا نسير على منهج القرآن والسنة النبوية، وهو ادّعاء يستند إليه إعلاميون ومثقفون في الغرب والشرق «من غير المسلمين» في مهاجمته للإسلام بحجة أنه دين إرهاب!! هل من إجابة موجزة واضحة تفند هذه الرؤية عن الإسلام الذي جاء به من أرسل رحمة للعالمين؟

ج: نعم، إن الجواب الموجز والواضح هو: اختيار السماء اسم «الإسلام» لدين خاتم الأنبياء والمرسلين، فإنه من السلم والتسليم، ويدل عليه قول الله تعالى: ﴿يَا اَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَةً ﴾ البقرة: ٢٠٨، وقوله سبحانه لرسوله الكريم: ﴿وَانَ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحُ لَها ﴾ الأنفال: ٦١، وقوله على وهو يصف نبيه الكريم ويعرف هدف رسالته: ﴿وَمَا اَرْسَلْنَاكَ اللَّرَمَةَ لِلْعَالَمِينَ ﴾ الأنبياء: ١٠٧، وغير ذلك من الآيات الكريمات، مضافاً إلى التاريخ المشرق للرسول الكريم على في مثل فتح مكة، حيث قال لهم: اذهبوا فأنتم الطلقاء، ومثله تماماً فتحُ الإمام أمير المؤمنين المؤل البصرة وانتصاره على جيش الجمل، حيث إن المؤمنين المؤل ونهبوا وأفسدوا، فلم يكن منهم المِي إلا السلم والسلام، ومناوئو شيعتهم اليوم على خُطا أسلافهم من القتل والإفساد، والإسلام منهم براء.

#### النذر

س: نذرت «حلال مشاكل» بـ ٥٠٠٠ دينار، ولكن لا أتذكر لمن نذرته، هل نذرته للإمام موسى بن جعفر الله أم للسيدة الزهراء الله أم لأم البنين المنه فماذا أفعل؟

ج: يجب الفحص عما نذره حتى يحصل اليقين، ومع اليأس يشرّك الجميع في الوفاء بالنذر، نعم الأحوط استحباباً مع التمكن أن يفي بالنذر لكل واحد منهم.

# جمتمأ دلملد

# س: ما المقصود بقول الرسول عَلَيْنُ: «علماء أمتي كأنبياء بني إسرائيل»؟

# الهراقة مع الإمام الحجة عجل الله تعالم فرجه الشريف

س: كيف يمكننا أن نقيم علاقة طيبة ومتينة مع إمامنا صاحب العصر والزمان رَّحُ الْمُثَيِّكُ؟

ج: إقامة العلاقة المتينة معه عليه تتم بالطاعة لله تعالى وقبول رسالة جده الرسول الكريم، وولايته وولاية الأئمة من آبائه عليه وبانتهاج سيرتهم وهديهم وانتظار فرجهم عليه.

# وجدان النفس

# س: أين يجد الإنسان نفسه؟

ج: عندما تنقطع به السُبُل، وعندما يواجه ما لا يتحمله وما لا يتوقعه هناك يدرك نفسه، ويعرف قدر نفسه وأن لا ملجأ له إلّا الله سبحانه، هناك يعرف الإنسان من هو وما شأنه، ويدرك أنه ضعيف ذليل محتاج إلى رحمة ربه.. ربنا اغفر لنا وارحمنا إنك أرحم الراحمين، ولا تكلنا إلى أنفسنا طرفة عين يا رب العالمين.

# طلب الحاجة

س: هناك طريقة يتبعها بعض لطلب الحاجة من الأئمة المعصومين المعلى وهي أن يكتب حاجته في ورقة، ويعطي هذه الورقة لأي شخص ذاهب إلى زيارة الإمام الحسين المناخ أو أي إمام ليرميها بداخل الضريح، بعض لا يعتقد بذلك فما هو رأيكم؟

ج: المذكور في السؤال يدعى في الروايات الشريفة برقعة الحاجة، وهي مما ورد به الخبر المعتبر، وأنها من أسباب قضاء الحوائج العسيرة التي لم يستطع الإنسان الحصول عليها رغم محاولاته الكثيرة ودعواته المستمرة، فالرسول الكريم وأهل بيته المعصومون المنهم هم سادة الشهداء للحديث النبوي الشريف: «ما منّا إلا مسموم أو مقتول»، وقد قال الله تعالى بأن الشهداء أحياء يُرزقون عنده كما في الآية الكريمة «١٦٩» من سورة آل عمران، فكتابة رقعة الحاجة وإرسالها إلى روضاتهم الطاهرة هو نوع توسل بهم إلى الله تعالى وتوسيطهم في قضاء الحوائج عملاً بقول الله تعالى: ﴿وَابْتَعُوا اللّهِ الْوَسِيلَة ﴾ المائدة: ٣٥، وعن الرسول الكريم وآل بيته المعصومين: (نحن الوسيلة إلى الله).

# الإجازة للعسكرمي

س: أنا عسكري، أداوم في بغداد، ومنذ مدة والإجازات متوقفة، وأنا بحاجة شديدة للإجازة، فهل يجوز لي أن أشتري الإجازة لمدة شهر، وللعلم فإن المكان الذي أداوم فيه بعيد عن المشاكل الأمنية؟!

ج: يسعى في أخذ إجازة من المسؤول، وأما إذا لم يقبل المسؤول فلا يجوز شراء إجازة إلا إذا وقع الإنسان في حالة اضطرار، وقام بائع الإجازة بملأ الفراغ بتواجده هو مكان المشتري.

# العلماء .. بناة الإنسان

العلم وسيلة لبلوغ الكمال الإنساني، ولا يقبل الله

عملاً إلا بمعرفة كما لا يقبل المعرفة إلا بعمل، ف(إن الإيمان بعضه من بعض)، يقول رسول الله على: (أكثر الناس قيمة أكثرهم علماً). وقد جعل الله تعالى لأهل العلم منزلة عظيمة، فعن رسول الله على: «العلماء ورثة الأنبياء يحبهم أهل السماء، ويستغفر لهم الحيتان في البحر إذا ماتوا إلى يوم القيامة»، فكان أن جعل الله مسؤولية العالم استثنائية ومضاعفة، يقول الإمام الشيرازي الراحل في: «لم يصل العلماء إلى ما وصلوا إليه، إلا بعد أن ضحوا براحتهم، وتحملوا الكثير من أجل العلم، واهتموا بالوقت، لذا ينبغي الاهتمام بتراث العلماء الماضين في الله المناه الماضين المناه الله المناه الماضين الله الله الله المناه الماضين الله الله الله المناه الماضين الله الله المناه الم

ومن الوفاء للعلماء العاملين وقد قدموا الخير للمجتمع، تأمل سيرتهم، والاطلاع على علومهم، والاقتداء بهم، والتعرف الى سرنجاحهم وتوفيقهم في الوصول الى ما وصلوا إليه من المراتب السامية وخلود ذكرهم. فإن من ثمار الاهتمام بشأن العلماء ومجالستهم وتوقيرهم والعمل بإرشاداتهم: رقي الإنسان، ومتانة المجتمع، وتقدم البلاد، وعزة الأمة، ونصرة الدين.

ولقد سعى المعادون للإسلام الى خلق فجوة بين الناس والعلماء، ثم تكريس الفصل بين المجتمع وأهل العلم، كما دأبت الأنظمة الاستبدادية على محاربة العلماء، وتقييد حرياتهم، وتشويه سمعتهم، وإبعاد الناس عنهم، ما يسبب خراب البلاد وفساد العباد، يقول الإمام الشيرازي، في كتابه (تحطم الحكومات الإسلامية بحاربة العلماء): «إن الحضارة تولد من الشعوب، ولا يتمكن الشعب من صنع الحضارة أو تحقيق التقدم، إلاّ إذا أطاع الحكام العلماء، وأعطوا الشعب كامل الحرية التي منحها لهم الإسلام». ولأن أساس العلم هو الفكر، والفكر طريق الإنسان إلى الحق والخير، فإن التعلم والتعليم في الإسلام أفضل عبادة وعمل، وإنّ مِنْ أشرف العلوم علوم أهل البيت البين العلوم علوم أهل الصلت الهروي خير دليل على ذلك في سؤاله للإمام الرضايك: «كيف يمكن إحياء أمركم؟»، فأجابه الإمام عليه: «يتعلم علومنا ويعلمها الناس».

# لترسيخ حعائم الدين وضاءات من محاضرة لسماحة المرجع الديني السيد صادق الحسيني الشيرازي (دام ظله)

إن صيغة الآية: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ شيء مستحيل وخاطئ، إذ الاختلافات العقائدية من شأنها أن تُحل

الاستفهامية، إنما تريد الإشارة بوضوح إلى حقيقة الإجابة التي لا يختلف فيها اثنان، باعتبار أن العلم والعلماء أرقى منزلة من الجهل والجهال. وإن مسألة الثقافة من أهم المسائل في كل أمة وحضارة. وقد يصح ما يقال بأن العالم يدور على عجلة الاقتصاد والسياسة، ولكن الأصح من ذلك هو القول بأن الثقافة هي التي توجه الاقتصاد والسياسة، فبقدر ما يحمل الفرد من ثقافة وعلم، في كلاالمجالين، فإنه لا يخسر ولا يُغلب. كما أن الثقافة الصائبة وحدها القادرة على مواجهة وتصحيح ما نراه من ثقافة ضحلة في عالم اليوم، لأن القوة أو المال أو غير ذلك يعجز عن مواجهة الثقافات وتغييرها، إذ لا يقارع الثقافة إلا الثقافة، فقد يتفوق التاجر على زميله، والسياسيّ يهزم نظيره، ولكن الفكر والثقافة لا يُهزمان بالمال أو القوة السياسية أو العسكرية، بل لا بد لمن أراد خوض الميدان الثقافي الهادف إلى التغيير أن يكون متسلحاً بسلاح الفكر والثقافة. ومن هنا كان العمل الثقافي من أهم الأعمال في المجتمع، فهو يمثل البناء التحتى لغيره من الأعمال. ومن المغالطات المعروفة، الخلط بين وحدة الموقف السياسي ووحدة العقيدة، فتصور كثير من المسلمين بأن الوحدة بين الشيعة وغيرهم تعنى فرض عقيدة واحدة على الجميع، في حين أن هذا الأمر

تغيير المواقف والعقائد ليس بالأمر الهين، فهو يغيّر تاريخه ونوعية وجوده، ولكن الفكرة النيّرة تهز الإنسان الواعي، وتدفعه إلى مزيد من البحث، وصولا للحقيقة، وإذا اتضحت له البينة آمن، إلا أن يكون معانداً، والمعاندون قليلون.

> بالحوار فقط، وصولاً إلى الحق, وليس من الضرورة أن يتم الاتفاق على كل المعتقدات، فإن الاختلاف سنّة الحياة، وقد قال تعالى: ﴿ وَلا يَزالُونَ مُحْتَلِفِينً ﴾ . ولو تطرقنا إلى تفسير جانب من جوانب قوله سبحانه: ﴿لِيَهْالِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْلَى مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾ باعتبار أن الدليل هو الأمر الوحيد القادر على إحداث التغيير الجذري في قناعة هذا الإنسان أو ذاك، فإننا سنجد أن الآية الشريفة ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْنِى مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾ ، تريد تأكيد ضرورة أن يعرف من هلك أنه إنما هلك لاختياره طريق الضلالة، أو أن يعرف من يحيا أنه إنما حيّ لاختياره طريق الهداية، فالمهم أن يكون الإنسان عارفاً بما اختار،

فلا يهلك وهو جاهل بالأمر، وكذلك لا يكفى للمرء أن يكون على الطريق الصواب، بل يريد الله منه أن يكون عارفاً بأنه على صواب، وأن يكون اختياره له عن دليل وبيّنة. ولا يعني تغيّر الإنسان بسبب فكرة أو كلمة ضرورة أن يحدث التحول المعلن لديه دفعة واحدة، لأن تغيير المواقف والعقائد والإعلان عنه ليس بالأمر الهين، فهو يغيّر تاريخه، بل ونوعية وجوده، ولكن الفكرة النيّرة تهز الإنسان، المنصف الواعي، وتدفعه إلى مزيد من البحث، وصولاً للحقيقة الكاملة، وإذا اتضحت له البينة آمن، إلا أن يكون معانداً، والمعاندون قليلون، أما ما نراه في عامة الناس من عدم الاهتداء إلى نور الحق، فهو التعصب الناشئ من الجهل وعدم انكشاف البيّنة، الأمر الذي يحتاج إلى وسائل وفرص

هناك جملة من الأمثلة على نفوذ الثقافة الحقة القائمة على البيّنة والبرهان في كثير من الأشخاص الذين كانوا يعيشون في بيئة عُرفَت بعدائها للحق والحقيقة، مثل ابن مروان بن الحكم الذي كان يسمى بسعد الخير، رغم ما هو معروف من بطلان منهج أبيه، ومثل على ابن صلاح الدين الأيوبي الذي ارتكب ما ارتكب من مجازر رهيبة بحق الفاطميين والشيعة، تحت مظلة مقاومة الهجمات الصليبية. ولما كان العمل الثقافي يعد من أهم الأعمال، بل وأهمها،

فإن ذلك يستوجب توفر ثلاثة شروط، لضمان نجاحه وتحويله إلى عمل مثمر وهذه الشروط هي: أولاً: التأكد بأن فكر أهل البيت البِّيرُ هو النور والمشعل الوضّاء والبيّنة، وإن هنالك الملايين من البشر محرومون منه، وإن مهمة إيصاله إلى هذا الكم الهائل من الناس ليس بالمهمة السهلة، مما يستدعى مضاعفة الجهود لنشر ثقافة هذا النور لتحرير الناس، بمن فيهم المفكرون والمثقفون، من ظلمات

الجهل. ثانياً: إذا أردنا لأعمالنا أن تحقق أهدافها، فلابد أن تكون مطابقة للطريق الذي رسمه الشرع لنا، وإلا فسيكون مثلنا مثل ذلك السائق الذي لا يتقيد بالعلامات المرورية، ثم يتبين لنا إن المسافة التي قطعناها بعد مدة طويلة لم تكن هي المطلوبة، وأنه ينبغي علينا العودة إلى نقطة البداية لتصحيح المسار، وبتعبير أدق: إن على العاملين في السلك الثقافي، عموماً، أن يعرضوا على الناس عين ما يريده أئمة أهل البيت المنافي ، فهم أعلام الهداية وأنوارها. ثالثاً: ضرورة العمل وفق أنجح الأساليب وأجمل التعابير، تماماً كما هو الحال بالنسبة لأساليب الأدعية الواردة عن أئمتنا المعصومين السلام، حيث

روعة البلاغة والفصاحة وجمال التعبير، فضلاً عن سموّ المعنى.

الله تعالى قد جعل لأهل العلم منزلة ومقاماً رفيعاً عنده، وإن صلاة العالم وعباداته الأخرى، تفضل صلاة العابد بألف ضعف، فكان من الطبيعي طبقاً لهذا المقام أن تتضاعف مسؤولية العالم أمام الله .. من هنا لابدّ من الإشارة إلى بعض المواطن في التاريخ الإسلامية تتعلق بالمصاعب والمعاناة التي تحملها الرسول الأكرم على على طريق تبليغ الرسالة الإسلامية السمحة، فبعد أن بُعث على بالرسالة، اعتلى جبل الصفا، ثم جبل المروة، ودعا الناس إلى عبادة الله الواحد الأحد، غير إن المشركين راحوا يرمونه بالحجارة، حتى أدموا بدنه الشريف، فبادرت إليه ملائكة السماء تلتمس منه الأمر لإبادة المشركين، إلا أن الرسول الأكرم على لم يقبل، وقال: «اللهم أهد قومي»، وعلى أثر استقامة رسول الله على قوله وعمله، وبعد مضي نحو إحدى وعشرين سنة من بدء دعوته، دخل أكثر هؤلاء المشركين، أو أبنائهم إلى الإسلام. إن النبي على لم يدع على أولئك المشركين بالويل والثبور، ذلك لأنه على رحمة، وكان يقول: (بُعثت رحمة). والله على يأمرنا في كتابه الحكيم أن نتعلَم من نبيّه على كما يجب أن نعلم أن أكثر الناس ليسوا معاندين. نعم، قد يكونون متعصبين، ألا أنهم ليسوا بالضرورة معاندين. فمثلا يُذكر أن العياشي كان كاتباً (من غير الشيعة) متعصباً، لكنه لم يكن معانداً، فلما بصره بعض الشباب الشيعة بالحقيقة، اختار مذهب أهل البيت الي بحيث أنه عندما ورث من أبيه (٣٠٠ ألف) من المسكوكات الذهبية، أي ما يربو على طن واحد من الذهب بحساب اليوم، بذل كل هذه الثروة في خدمة المذهب الحق، وربَى أفراداً مثل (الكشي) الذي لاقي كتابه الموسوم بـ «رجال الكشي» فائق السمعة في تصنيفه لعلماء الشيعة في مجال الحديث والواية.

لنستفل في ساعاتنا وأيامنا القادمة أكثر من ذي قبل، ولنعمل إلى جنب إصلاح الذات، لهداية أولئك الذين لا يعملون، ولنفعل كل ما باستطاعتنا عمله، من إقامة مجالس أهل البيت المساكلة في مثل هذا النوع من أعمال الخير، وقضاء حاجات الناس, ومساعدة المقهورين والمحرومين والأيتام والأرامل لأجل ترسيخ دعائم الدين، امتثالاً للأمر الإلهى ﴿ أَقِيمُوا الدِّينَ ﴾ .

# (ثقافة صادقية)

الإمام جعفرالصادق اليلا ربيب النبوّة، ووريث كل رسالات السماء والأنبياء من أوّلهم أبي البشر آدم اليلا و إلى خاتمهم سيّد المرسلين محمّد المصطفى عَيْلِيّهُ. والإمام الصادق هو إمام مفترض الطاعة للمسلمين كافّة.

وما بقي مما أثرعنه الله رغم كل ما أصاب الألوف من أصحابه والرواة عنه من التنكيل والتعذيب والتشريد والقتل و إحراق الكتب من قبل الحكام الظالمين والأعداء المعاندين ـ تعدّ بعشرات الألوف، في كل المجالات الإسلامية والعلمية، من عقائد، وأخلاق، وأحكام الدين، في الفروع والأصول وتفسير للقرآن الحكيم، وقصص الأنبياء والأمم وغيرذلك.

وفي مناسبة استشهاده إله الله الخامس والعشرين من شهر شوال، يجدر بالجميع أن يعظّموا شعائر الله في فيه، ويقيموا مراسيم العزاء في كل أرجاء العالم، ويعلنوها (ثقافة صادقية) التي هي بحق ثقافة الإسلام الصحيح وثقافة النبي الأكرم عَلَيْلُهُ، وثقافة أهل البيت جميعاً، والتي هي ثقافة الأمن والطمأنينة والخير للجميع.

المرجع الشيرازي المُظِلَّهُ



# الإمام الصادق الله العمادي الله المعادي الإسلامي وعلومه

الكثير من أتباع المذاهب الأربعة، أو سواها من المذاهب أو المدارس الإسلامية، يصرّحون بأنهم يتبعون هذه المذاهب والمدارس، كونها فروع لفكر الإمام الصادق وأستاذيته لها، ويسمّونه بشيخ الأئمة، حتى على لسان المتطرفين منهم، كابن تيمية مثلاً في موسوعته، في إشارة لتبرير عدم إتباع مذهب الصادق مباشرة، فيعتبرون إتباع تلاميذه، والآراء التي تنصرف إلى مناهجه أصلاً، بدعوى أنها من قبيل تبجيل الأستاذ، والتفرد بمكانته، ومحورية أعلميته

ولبيان الجوانب الأكاديمية والمنهجية العلمية في جهود الإمام، يذكر اهتمامه

الطلاب وتمييز قدراتهم، والمجال الذي يتميزون فيه، وينجحون في التطوير والإبداع في مفرداته، فيتولى الإمام توجيه الطالب إلى الطريق الأمثل، على اختلاف التخصصات، وهو في ذلك لا يتحدد في تعامله العلمي، لدراسة الفقه أو العقيدة، أو العلوم الإسلامية حصراً، إنما يوجه الطالب بتجرد، إلى المجال العلمي أو العملي، الذي يليق بإمكاناته وقدراته العلمية والمعرفية. فكانت مخرجات هذه المنهجية في التدريس وطرائقه، أن تخرّج من جامعة الإمام، نخبة من العلماء والمفكرين والفقهاء والمبدعين، في مجالات معرفية مختلفة، فكانت النتيجة، تأسيس الكثير من العلوم والمعارف، فضلاً عن انصراف بعض إلى تأسيس المدارس

كَتَبَ الإمام الصادق على رسالة إلى

هذه الرسالة الثمينة احتوت وصايا متعددة، وفيها يجد المرء أسباب

شيعته، وامرهم بمدارستها والعمل بها، فكانوا يضعونها في مساجد بيوتهم، فإذا فرغوا من الصلاة نظروا فيها. الموفقيّة في الدنيا والأُخرة.

المميز في العملية التدريسية، بما يتماهي مع منهجيات التدريس المعاصر وطرائقه، فكانت جامعته تتميز بكم ونوع طلابها والدارسين فيها، على اختلاف مستوياتهم ومعارفهم وتوجهاتهم، من علوم ومعارف وفنون، إذ تتحدث كتب التراث عن الآلاف ويفوق، وقد جرى تثبيت أسمائهم، وخاصة رواة الحديث فيهم. وقد توزع المنتسبون للجامعة الجعفرية، بين طالب علم، ومنصرف لمسألة أو رواية لحديث، أو مختلف إلى الإمام بحصة علمية تخصصية، أو مشارك في حلقة نقاشية، أو مستمع لمحاضرة، أو محاور وباحث، في قضايا وموضوعات محددة، جميعها حيوية وفاعلة، في العقل الإسلامي والإنساني.

ومما تميز به الإمام، قدرته على تقييم

مع الشيعة

الفقهية، أو إلى البحث والتدريس، أو حتى العمل في مجالس الدولة وفق معارفهم ومدركاتهم.

وكنموذج للطالب المثابر، الذي ميّز الإمام نبوغه وتفوقه، فيوجهه إلى المجال العلمي، الذي يلائم قدراته، وهو تلميذ الإمام، (جابر بن حيان الكوفي)، الذي وجد فيه الإمام القابلية الذهنية، والعلمية المعرفية، في مجالات العلوم الصرفة والبحتة والتطبيقية، فخصّه بالدرس والتأهيل العلمي. فكان التلميذ يختلف إلى أستاذه، بساعات منهجية محددة، ليأخذ العلم عنه، لدقة الحقائق العلمية التي يجري البحث فيها، وعمق ما يحتاج إليه من تفكير، لا يطيقه الآخرون، فينصرف جابر بدوره إلى البحث والتطوير والتكملة والتوثيق، أسوة بما يجري

في الدراسات الأكاديمية والعليا المعاصرة، فبذلك قدم الإمام الصادق للعالم والتاريخ والإنسانية، عالِماً مُؤسِّساً، في تخصصات الكيمياء والرياضيات وغيرها. وقد أجمعت المصادر الغربية وأدبيات مستشرقيها، والمهتمين بالتراث العلمي، وحتى المشتغلين في مجالات البحث العلمي من المعاصرين، أنّ جابر بن حيان الكوفي، هو عالم مؤسس للكيمياء، على المستوى العالمي، وهو الواضع لعناصره ومواده الأساسية.

وقد نشرت له مكتبتا الدولة في برلين، وفي

باریس، مئات الرسائل التی جری طبعها أيضاً، وهي مثبتة أيضاً في كتب الفهارس والتراجم، والتي تعد أدبيات تأصيلية لعلم الكيمياء. فجميع هذه الرسائل، هي من تقريرات أستاذه الإمام الصادق، الذي أثبتها وقام بتحريرها من محاضراته، وهي تنحوعلي ما درج عليه الأولون، في أمانتهم العلمية وتوثيق فضل الأستاذ على تلميذه، من خلال تصدیرها بعبارة «حدثنی»، و «أملی علی»، أو «ألقى علي» أستاذي جعفر بن محمد، وقال في خاتمة رسالته الموسومة بالمنفعة، «أخذت هذا العلم من سيدي جعفر بن محمد سيد أهل زمانه»، مما يدل على الاتصال الفكرى بين التلميذ وأستاذه، وعليه فإن هذه الرسائل تعد بمثابة «أمالي الإمام الصادق في الكيمياء». كما أن الإمام كان يراجع الرسائل بعد الفراغ منها، ويثبت رأيه النهائي عليها، وهوما يعتمد في الأطاريح العلمية والدراسات الأكاديمية العليا المعاصرة، وهذا يدل على تمكن الإمام من العلوم الكونية والصرفة، التي تختلف تخصصاتها بين الطب والفلك والفيزياء والطبيعة والرياضيات، ومن بينها علم الجبر، الذي يعد من تأسيس تلميذه جابر الكوفي أيضاً، وقد وسم باسمه، وسواها من العلوم، وغيره من نماذج تلاميذ الإمام العلماء.

# في التوراة والإنجيل

# إلامام المهدي

يوم الخلاص هذا أو يوم النقمة والانتقام من أعداء الله ومبغضيه، على يد وليّ الله في أرضه «الإمام المهدي المنتظر»، هو ما يُعرف في المصادر الإسلامية بد الملحمة الكبرى» وفي الإنجيل الذي بين أيدي الناس اليوم باسم «معصرة غضب الله العظمى يوم الله القادر على كل شيء» (الرؤيا ١٤: ١٩)، ويُعرف عند اليهود في العهد القديم باسم «الخربة الأبدية» (إرميا ٢٥: ٩). وهي المعركة الفاصلة الكبرى بين قوى الخير والإيمان بقيادة الإمام المهدي المنتظر على العقد وقوى الكفر والضلال في العالم من جهة أخرى.

وبإذن الله وقوته، سيكون النصر الساحق والمؤرّر للإمام المهدي وَالله المهدي وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وقوته، سيكون النصر الساحق والمؤرّر للإمام المهدي وَالله وَرَالله وَالله وَال

وقبل حدوث هذه المعركة الفاصلة ستحدث معارك بين الإمام المهدي وَاللّهُ وطغاة المنطقة، وخصوصاً ذلك المعروف بالسفياني الذي سيرسل قوة عسكرية قوية للقضاء على حركة الإمام والمسلم والله التي سيبدؤها من مكة المكرمة، ولكن سيُقضى على جيش السفياني، وتُخسف به الأرض قبل تحقيق هدفه بالوصول إلى مكة، وهذا هو تفسير ما ورد في (رؤيا يوحنا) حيث قال: «فألقت الحيّة من فمها وراء المرأة ماءً كنهر لتجعلها تُحمل بالنهر. فأعانت الأرض المرأة، وفتحت فمها وابتلعت النهر الذي ألقاه التنين من فمه (الرؤيا ١٢: ١٥-١٦).

فالحيّة، التي هي التنين، رمز للطاغوت الذي سيسعى للقضاء على حركة الإمام المهدي ﷺ في بدايتها. وهذا الطاغوت هو طاغوت محليّ مدعوم من قوى الظلم والطغيان والاستعمار، وذلك لوقف حركة الإمام المهدي ﷺ والقضاء عليها. وسيُعرف هذا الطاغوت باسم «السفياني»، كما ورد في كثير من الروايات. وهو يمكن أن يكون شخصاً بعينه أو تياراً فكرياً وعقائدياً طاغياً ومستبداً لا يقبل من يخالفه

الرأي والآعتقاد.وقد تم التعبير عن الجيش الذي سيُرسله السفياني إلى مكة للقضاء على قيام الإمام المهدي وَاللّهُ اللّهُ اللّه النهر نظراً لقوّته وسرعة حركته، ولكن ما إن يصل إلى أرض الحجاز، بين المدينة ومكة، حتى تُخسف به الأرض وتبتلعه، كما جاء في روايات عن أهل البيت الملك (المستدرك للحاكم النيسابوري ج٤/٤٢ والبحار

في الرؤيا التاسعة عشر من (سِفر الرؤيا)، تحدَّث صاحب الرؤيا (يوحنا اللاهوتي) عن عظمة ذلك القائد المنتصر الملقب بالأمين الصادق (الإمام المهدي وَعَلَيْكُونِيُنِيُّ)، والمُعيَّن من الله تعالى، والمُؤيَّد من قبَلِه للقضاء على أعدائه، في معركة لم يشهد لها التاريخ مثيلاً.

ج٢٥/٦/ ١٨ وغيبة النعماني ١٦٣)، وأيضاً ما ورد في كتب المذاهب الإسلامية الأُخرى.

وقوع الخسف لا يعني القضاء على السفياني، فبعد أن ملك سوريا والعراق والأردن وفلسطين ومنطقة واسعة من شبه الجزيرة العربية، سيبقى حكمه جاثماً على المنطقة ، حتى يتحرك الإمام وَالله عَلَى كل المنطقة التي كانت تحت سيطر جيش الإمام وحينها تبدأ حركة الإمام والإمام والله العالمي. ويبدو أنه بعد أن يتم القضاء على السفياني، التي كانت تحت سيطرة الحكم السفياني، وحينها تبدأ حركة الإمام والإمام والله وعيده التقضاء على القوة المؤمنة الصاعدة بقيادة الإمام المهدي والله وعندهم شهادة وهذا ما عبَّر عنه صاحب الرؤيا بقوله: «فغضب التين على المرأة وذهب ليصنع حرباً مع باقي نسلها الذين يحفظون وصايا الله وعندهم شهادة يسوع المسيح» (سفرالرؤيا ١٢: ١٧).

والمرأة هنا هي مولاتنا فاطمة الزهراء عليه ، (وفي هذا بحث مفصل)، والأئمة الأطهار من نَسلِها هم الذين يحفظون وصايا الله، وهم المكلَّفون منه تعالى بهداية الناس وحفظ دينه، ولذا فالمُتمسِّك بولايتهم ومنهجهم ناجٍ، والمُتخلف عنهم ضال هالك، فهم أئمة الهدى وأعلم الناس بكتاب الله وسنّة رسوله.



فوائد عظيمة من معاني الصلاة على محمد وآل محمد، هو الاتصال بمنبع الفيض الإلهي، وبقطب دائرة الإمكان، وهذا الاتصال هو السبيل الوحيد لنيل رحمة الله وفضله، ابتداءً من الملائكة والأنبياء فمن دونهم.

وها هوإبراهيم الخليل المن شرف ومكانة وقرب منزلة عند الله تعالى بكثرة صلاته على محمد وآله، فقد روى الصدوق بإسناده إلى الإمام الهادي المن أنه قال: «إنما اتخذ الله عز وجل إبراهيم خليلاً لكثرة صلاته على محمد وأهل بيته» (وسائل الشيعة: ج٧ ص١٩٤).

وها هو يوسف المن يدعو في بعض أوقات بلواه فيقول: «.. يا غافر الذنوب، يا علام الغيوب، يا ساتر العيوب، أسألك أن تصلي على محمد وآل محمد، وتجاوز عنا فيما تعلم، إنك أنت الأعز الأكرم» (مهج الدعوات: ص٣٦٩).

قال الإمام الصادق إليه: (ما اجتمع في مجلس قوم، لم يذكروا الله ولم يذكرونا، إلا كان ذلك المجلس حسرة عليهم يوم القيامة).

وقال الإمام الرضا ﷺ: (مَنْ لم يقدر على ما يكفّر به ذنوبه، فليُكثر من الصلاة على محمد وآله، فإنها تهدم الذنوب هدماً).

وها هو موسى أوحى الله إليه أن: «اضرب بعصاك البحر، وقل: اللهم بجاه محمد وآله الطيبين، لما فلقته، ففعل، فانفلق وظهرت الأرض إلى آخر الخليج» (تفسير الإمام العسكري المناه: ص١٩٩).

وها هويوشع بن نون يكتب: «سبحان الله كما ينبغي لله، والحمد لله كما ينبغي لله، والحمد لله كما ينبغي لله، ولا إلا بالله، وصلى الله على محمد وعلى أهل بيت النبي الأمي، وعلى جميع المرسلين والنبيين حتى يرضى الله» (مهج الدعوات: ص٣٧١).

وبفضل الصلاة على محمد وآل محمد رفع الله تعالى العذاب

عن قوم موسى النيلا، يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ اَخْتَيْنَاكُوْ مِنْ اللهِ فَرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ مُوسَى النيلاء فَرْعَوْنَ الله تعالى: ﴿ وَإِذْ اَخْتَيْنَاكُوْ مِنْ اللهِ عَلَيْكُونَ اَبْنَاءَكُوْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذٰلِكُو بَسُومُونَكُمْ مَضْايِمٌ ﴾ .

تذكر المصادر الدينية والتاريخية أن أزلام القمع الفرعوني كانوا يعقدون على أرجل الرجال والشباب من بني إسرائيل سلاسل ويربطونها حتّى لا يفرّ أحدٌ منهم، فكانوا يحملون الطين والرمال إلى أعالي الجبال، وكان منهم مَنْ يتعرّض للسقوط فيهلك، أو يتحول إلى معلول أو مشلول.

وقد مرت النساء بفجائع، فكانت تُطارد كل امرأة حامل، ويشق بطنها ليُقْتَل جنينها، فاتّفقت النساء مع القابلات على أن يعطين للقابلات أموالاً، لكتمان الحمل عن جنود السلطة الفرعونية الذين كانوا يأخذون المولود ويرمونه من أعلى الجبال، فكانت المرأة تأخذ طفلاً أو طفلين. فتوجه بنو إسرائيل لنبيّ الله موسى الله ليخلّصهم من هذه الآلام والكربات، فاشتكى موسى الله لربّه سبحانه وتعالى، وإذا بالنداء يقول: «يا موسى، قل لرجال بني إسرائيل أن يتعلموا هذا الذكر من هذا اليوم». قال موسى: «وما هو هذا الذكر؟». قال تعالى: «علّمهم التوسّل إلى الله تعالى بجاه محمّد وآل محمّد الطبين الطاهرين». فذهب موسى الله قومه وقال لهم: قولوا: «اللّهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد»، فيُرْفَع عنهم العذاب.

وكابدت نساء بني إسرائيل عذابات عدة، فقد اتخذوهن إماءً، فكانت تنتهك أعراضهن، فقال موسى الهذاء «أين النساء عن ذكر محمّد وآل محمّد)، فكانت المرأة من بني إسرائيل تتوجّه إلى الله تعالى متوسّلة برمحمّد وآله صلوات الله عليهم»، فينقذهن الله تعالى من العذاب ومن

الافتراش والانتهاك.

أما الأطفال فكانت كل امرأة منهم تذهب إلى الجبل، وتقرأ عشر مرات «اللهم بجاه محمّد وآل محمّد الطيبين الطاهرين إلا ما نجّيت ولدي»، فينزل الله تعالى ملائكة على هؤلاء الأطفال لرعايتهم، فكان الملَك يضع إصبعاً في فم الطفل، فيتحول إلى لبن وآخر إلى غذاء. وفي أول مواجهة مع قوى الكفر والشرك،

في معركة بدر، كان مما أوصى النبي الأعظم على به المسلمين، الصلاة على محمد وآل محمد، ومن الجديربالمقاتلين الأبطال الذين يحاربون الإرهاب التكفيري، اليوم وفي كل يوم، في العراق وسوريا واليمن وأفغانستان وغيرها، بالمداومة على الصلاة على محمد وآل محمد، فإن هذه الصلاة من أدوات الحفظ والسلامة، وهي من عوامل الثبات والانتصار.

ومن المستحبات الواردة الصلاة على محمد وآل محمد في كل يوم جمعة ألف مرة، وفي سائر الأيام مائة مرة.

فقد ورد عن الإمام الصادق على: «من صلى على محمد وآل محمد عشراً صلى الله عليه وملائكته مائة مرة، ومن صلى على محمد وآل محمد مائة مرة صلى الله عليه وملائكته ألفاً». ثم يقول الإمام على: «أما تسمع قول الله عزوجل: (هو الذي يصلي عليكم وملائكته ليخرجكم من الظلمات إلى النور وكان بالمؤمنين رحيماً».

وقال الإمام الصادق على: «إذا كان يومُ القيامة، بعَثَ الله الأيّامَ في صورٍ يَعرفها الخَلْق أنّها الأيّام، ثمّ يبعث الجمعة أمامَها يَقْدِمها كالعروس ذات جمالٍ وكمالٍ تُهدى إلى ذي دِينٍ ومال». قال: «فتقف على باب الجنّة والأيّامُ خلفها، تشهد وتشفع لكلّ مَن أكثرَ الصلاةَ على محمّدٍ وآل محمّد، لا غيرهم»، قيل له: وكَمِ الكثيرُ مِن هذا؟ وفي أيّ أوقاتٍ أفضل؟ قال: «مائةُ مرّة، ولْيكُنْ ذلك بعد صلاة العصر»، قال: فكيف أقول؟ قال: «تقول: اللّهمَّ صَلّ على محمّدٍ وآلِ محمّد وعجّلْ فَرَجَهم» (جمال الأسبوع للسيّد ابن طاووس:٤٥١).

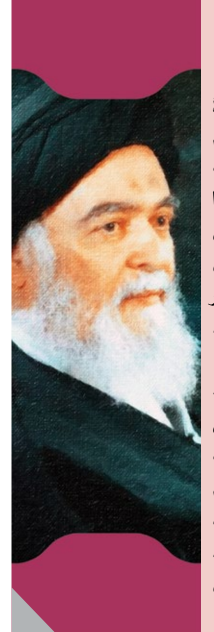
وعن الإمام الصادق اليلا: «سُمِّيت الجمعة جمعة؛ لأنّ الله جَمعَ للنبيّ ﷺ أمره» (بحار الأنوار ٢٨١:٨٩). وعنه اليلا: «سُمِّيت الجمعة جمعة، لأنّ الله جَمَع النبيّ ﷺ أمره» (بحار الأنوار ٢٨١:٨٩). وعنه اليلا: «سُمِّيت الجمعة جمعة بلأنّ الله جَمَع الخَلق لولاية محمّدٍ ﷺ وأهل بيته اليلاني (أمالي الطوسي:٧١)، روضة الواعظين:٣٣١).

وعن أبي عبد الله الصادق الله ، قال: «الصلاة ليلة الجمعة ويومَ الجمعة بألف حسنة، ويُرفع له ألف درجة، وإنّ المصلّي على محمّدٍ وآل محمّدٍ ليلة الجمعة يزهر نوره في السماوات إلى أن تقوم الساعة، وملائكة الله في السماوات يستغفرون له، ويستغفر له المَلَكُ الموكَّل بقبر النبيّ ﷺ إلى أن تقوم الساعة» (المقنعة للشيخ المفيد: ٢٦).

# (في ذكرى رحيله)

في مشروعه النهضوي، قدّم الإمام السيد محمد الحسيني الشيرازي و أفكاراً ثاقبة، طرحها بأسلوب لغوي دقيق، لجهة تصنيفها في فقه الأحكام والفقه الاستدلالي، ولهذا فقد صيغت عناوينها الرئيسة والفرعية، بأسلوب المسائل الفقهية التقليدية المحكمة، التي تستوجب الدقة في صياغاتها اللغوية، والمباشرة في التعبير، دون تورية أو رمزية، لغرض فهمها بشكل لا يقبل التأويل أو الحاجة للتفسير، وبذلك، يلج و العلم الذي يحاول أن يكتشف القوانين الموجهة لحركة المجتمعات ونهوضها، ويؤشر إلى الدور البشري في توجيه الوقائع التاريخية، سلباً وإيجاباً، باتجاه الخيراً والشر، في الإصلاح أو الإفساد.

وإن المباني المعرفية، التي يتأسس عليها مشروعه النهضوي، والذي بينه في العشرات من مؤلفاته، تتأسس على دراسة الفكر ومكنوناته، وهي الوعاء الذي يؤسس لتقنين العلوم والمعارف، لينتج دراسة معمّقة للتراث العلمي ومعالم إحيائه، وأن يبسط الفكر، لما فيه من سرد أحوال الأمم السابقة، ليتحصل صنّاع النهضة على تجارب بناء الدول والحضارات، ويحيطوا بأفكار الشخصيات التي صنعت التاريخ، لتعينهم على قراءة الوقائع، ودراسة أثرها وتأثيرها في مسار الأحداث، وصولاً لبناء دولة الإيمان والإنسان.





# التشيّع نعمة علينا أداء حقّها

أكد المرجع الديني سماحة آية الله العظمي السيد صادق الحسيني الشيرازي المُظِلَّةُ: أن حكومة الإمام أمير المؤمنين صلوات الله عليه الذي هو رأس التشيّع، تميزت بأنه في كل تاريخ حكومته لم يوجد قتيل سياسي واحد، وأما غيره فقد كان له الألوف من القتلى السياسيين. سماحته في إرشاداته لأحد المستبصرين بنور أهل البيت صلوات الله عليهم من الأردن الذي كان ضمن جمع من المؤمنين من مدينة كربلاء المقدّسة، زاروا سماحته في بيته بمدينة قم المقدّسة، قال المُؤلِك : أبارك لكم هذا التوفيق، أي توفيق استبصاركم بنور أهل البيت صلوات الله عليهم. واعلموا أن هذا التوفيق قد ابتدأه سيدنا ومولانا الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليه، بعد رسول الله ﷺ.

# أصل التشيع

واعملوا أن التشيّع هي كلمة أطلقها رسول الله على أتباع أمير المؤمنين صلوات الله عليه، حيث قال على «يا على أنت وشيعتك ...»، ولم يقل على «وأتباعك». وقد قالها على تبعاً للقرآن الحكيم الذي ذكر كلمة التشيّع في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لَاِبْرَاهِيمَ ﴾ (سورة الصافات: الآية ٨٣).

وبين سماحته: لقد حكم الإمام أمير المؤمنين صلوات الله عليه خمس سنوات على رقعة كبيرة من الأرض، امتدت إلى

أوروبا وأفريقيا والشرق الأوسط وحواليها، وهي في خريطة العالم اليوم تقدّر بخمسين دولة. وخلال حكومته، واجه الإمام أمير المؤمنين صلوات الله عليه المشاكسات والسلبيات من داخل الإطار الإسلامي، كالحروب الثلاث التي فرضوها عليه، وحاول الإمام إلى في كتب كل واحدة منها ولعدّة مرّات (كما في كتب الحديث) أن يتجنّب الحرب، ولكنهم فرضوها عليه وبدؤها بالجمل وصفّين فرضوها عليه وبدؤها بالجمل وصفّين والنهروان. وكان الإمام صلوات الله عليه في مقام الدفاع والدفاع، فقط وفقط. وكان اليهي كل شيء بمجرّد أن يكفّ أو يُنهى العدوّ يُنهى كل شيء بمجرّد أن يكفّ أو يُنهى العدوّ يُنهى العدوّ يُنهى كل شيء بمجرّد أن يكفّ أو يُنهى العدوّ أ

# رأس التشيع

الحرب. وهذا لا نظيرله في التاريخ أبداً، سوى

تاريخ رسول الله ﷺ.

وأضاف سماحته: كما تميّزت حكومة الإمام أمير المؤمنين صلوات الله عليه الذي هو رأس التشيّع، بأنه في كل تاريخ حكومته لم يوجد قتيل سياسي واحد، وأما غيره فقد كان له الألوف من القتلى السياسيين. فقد ذكر التاريخ أنه معاوية في أيام معدودة، وفي دفعة واحدة، وبعد استشهاد الإمام أمير المؤمنين صلوات الله عليه، قتل ثلاثين ألفاً من البشر كقتلى سياسيين.

وقال سماحته: وتميّزت حكومة الإمام أمير المؤمنين صلوات الله عليه في طول تاريخها وتاريخه أنه لم يكن فيها سجين سياسي واحد. وغيره كان له بالألوف والألوف بل وعشرات الألوف سجناء سياسيين. ولم ينقل عن حكومة أمير المؤمنين صلوات الله عليه في طيلة ذلك أنه كان فيها التعذيب، أو أنه

صلوات الله عليه أجاز أو أقرّبتعذيب شخص واحد، حتى من أعدائه الذين كانوا يسبّون الإمام في وجهه.

# إرشاد الناس

وخاطب سماحته: الضيف المستبصر من الأردن: أبارك لكم هذا التشرّف بالتشيّع لأمير المؤمنين صلوات الله عليه، وحاول أن تدعو الآخرين إلى هذه الفضيلة، وأن لا تبخس حقّك في الآخرة من إرشاد الآخرين، من الأقارب والمعارف وغيرهم. فالإنسان إذا حصل على نعمة جيّدة، واعتقد بأنها جيّدة، فلا يبخل بها على الآخرين.

وختم سماحة المرجع الشيرازي طَهُ فِللهُ إرشاداته، بذكر نموذجاً عن أداء حقّ نعمة التشيّع من أحد المستبصرين، وقال: كتبوا عن العيّاشي الذي كان بعيداً عن أهل البيت صلوات الله عليهم ثم استبصر بنورهم، أنه بعد استبصاره اشترى منطقة كبيرة في مدينة بغداد، وجعلها مدرسة لتعليم علوم أهل البيت صلوات الله عليهم، وكان يوفّر للطلبة كل شيء. وتخرّج من هذه المدرسة كبار علماء الشيعة، من الذين تربّوا على يدي العيّاشي وفي مدرسته، أحدهم الكشّى صاحب كتاب «رجال الكشّى». وهذا الكتاب لولم يكن موجوداً عند الشيعة في باب «علم الرجال» لكان أكثر من ألف حديث من أحاديث الشيعة مجهولة. فكتاب «رجال الكشّي» يعتبر، بل هو الطريق الوحيد، لتصحيح هذا الكمّ من الأحاديث الشيعية. وهذا يعني أن ما هو موجود اليوم في كتب الرسائل العملية لمراجع التقليد هو ببركة العيّاشي.



قال أحد المتتبعين: إن مثل هذه الأيام هناك منطقة في العالم، يكون ليلها أقل من ساعة، ونهارها أكثر من ٢٣ ساعة، فهذا مصداق غير متعارف، كيف يصوم المكلّف هناك؟

فقال سماحته: نعم إذا كان المتعارف متفاوتاً فما هو الحكم، هذا بحث ذكره الفقهاء في محلّه. وفي مسألة الصوم بما أن المعصومين البيل قرّروا الصوم في بلادنا مضافاً إلى صومهم المالية، وتقرير المعصوم حجّة، والصوم في بلادنا يصل أحياناً إلى ١٧ ساعة تقريباً، فاللازم أن يصوم بالمقدار المتعارف لا أقل المتعارف. مثلاً في هذه الأيام، ونحن في الصيف، يكون النهار في بلادنا المتعارفة الذي كان يعيش فيها المعصوم الهي ١٦ ساعة تقريباً، فيصوم المكلف الآن في البلاد غير المتعارفة بهذا المقدار. وهكذا في الشتاء يصوم بفجره، ويفطر بعد مضى مقدار نهار البلاد المتعارفة. وإلا لقلنا بكفاية حتى ١٢ ساعة لأنه متعارف أيضاً، فإن الشيخ الأعظم إله يرى في موارد أخر أن أقل المتعارف يكفي. إذن، عموم الفقهاء في عشرات الموارد حملوا المطلقات على المتعارف من المصاديق، بل قالوا بلزوم الحمل في الإلزاميات، كما في الكروغيره، فلايمكنه أن يحدد الكربشبره الصغيرجداً. ومن أمثلة ذلك: تحديد الوجه بما دارت عليه الإبهام والوسطى عرضاً، فأي أبهام وأي وسطى، قالوا المتعارف منهما. إن قلت: كلمة (المتعارف) والحمل عليه لم يرد في النص، فلماذا حمل الفقهاء المطلقات

عليها. قلنا: الفقهاء قالوا: لا ظهور للفظ في أكثر من المتعارف، ومع عد الظهور لا دليل إذ الظهور هو الحجة، بل الظهور العقلائي في المصاديق المتعارفة ومنصرفة عن غيرها، فهي حجّة دون غيرها. فالقاعدة الكلية هي رجوع غير المتعارف إلى المتعارف في كل شيء إلا ما خرج بالدليل. نعم إذا كان هناك إشكال بالأخذ بالمتعارف، أو دل الدليل على لزوم الأخذ بغيره فلابحث، وإنما الكلام في ما لم يخرج بالدليل، فالقاعدة: الحكم فيها بحسب المتعارف كما في سائر الموارد الفقهية. فكما قالوا في الأيام الطويلة لعدة أشهر، والليالي التي هي كذلك، بالرجوع الي المتعارف مع عدم وجود نص هناك، كذلك نقول في الأيام التي هي عشرون ساعة مثلاً أو أكثر، فما الفارق بين الأمرين، كلاهما من واد واحد، ولا بد من الحمل على المتعارف.

قال أحد الفضلاء: لماذا لا تقولون بأن يسافر إلى البلاد المتعارفة؟

فأجاب سماحته: ما الدليل على وجوب السفر؟ والأصل عدمه، بل يرجع إلى المتعارف لا أنه يسافر إلى المتعارف. وهل يمكن أن يقال لأهل بلدة سافروا بأجمعكم؟

قال أحد الفضلاء: هل الفتوى بالاكتفاء بالصوم المتعارف من باب العسر والحرج؟

فقال سماحته: ما ذكرناه من الانصراف إلى المتعارف هو قبل الحرج، فالنص لا يشمله، لا أنه الدليل الثانوي أخرجه. وكذلك نقول في عكس المسألة إذا طال الليل وقصر النهار جداً فكان النهار ساعة واحدة فقط، فهل

يفتى بأن واجبه هو صوم ساعة فقط، وهل هذا صوم يوم؟ وهل يشمله قوله الله في بيان حكمة الصيام: «عِلَّةُ الصَّوْمِ لِعِرْفَانِ مَسِّ الْجُوع وَالْعَطَش، لِيَكُونَ ذَلِيلاً مُسْتَكِيناً مَأْجُوراً مُحْتَسِباً صَابِراً، وَيَكُونَ ذَلِكَ دَلِيلاً لَهُ عَلَى شَدَائِدِ الآخِرَةِ..». فهل في صوم ساعة تحصل هذه الأمور؟ نعم ما في الرواية حكمة لا علَّة يدور مدارها الحكم كما لا يخفى، ولكن ذكرناه للتقريب. قبل سنوات طرحت هذه المسألة على أحد المراجع إلى فقال: إطلاق (إلى الليل)، فقلت له: لماذا لم تعملوا بالإطلاق في سائر الموارد الفقهية بل تحملون المطلقات على المتعارف دون غيره، وقلت له إذا كان النهار ساعة واحدة فهل هذا صوم برأيكم؟ إذن النص في باب الصوم يقول: «أتموا الصيام إلى الليل»، ولا دليل لهم غير الإطلاق، ولكن ذكرنا بهذه القاعدة المتسالم عليها تقتضى حمل الإطلاقات على المتعارف. فلماذا تؤخذ بهذا القاعدة في الموارد العديدة ولم تؤخذ بها في هذا المورد، إذا كان هناك دليل على خروج هذا المورد من القاعدة فلا بأس، أما مع عدمه فالقاعدة تشمله، ويكون الحكم هو الصوم بحسب المتعارف على ما بيناه. علماً بأن هذه المسألة لم تكن مطروحة من قبل لعدم الابتلاء بها، وربما تطرح في زماننا وفي المستقبل فتتضح أكثر. النتيجة، من يسكن في البلاد التي نهارها غير متعارف وكذلك ليلها، عليه أن يصوم بفجره ويفطر بعد مضى مقدار نهار البلاد المتعارفة مثلاً بعد مضى ١٦ ساعة أو ما أشبه من نهار مثل كربلاء المقدّسة، ومكّة المكرّمة، وقم المشرّفة

# من أحداث الشمر

اليوم الذي ردت فيه الشمس لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب إلله بالقرب من قد ردت إلى أمير المؤمنين إلى مرة أخرى في مدينة بابل بالقرب من الحلة.

وقعت غزوة حنين، وفيها اغتر المسلمون في بداية المعركة وأعجبتهم كثرتهم، مما أوقعهم في كمين نصبه لهم العدو، ففر المسلمون، وبينهم كبار الصحابة، إلا عشرة منهم ثبتوا مع رسول الله ﷺ، واستمرت المعركة حتى أنزل الله نصره على المسلمين، وكانُ فيها أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه أشدّ الناس قتالاً بين يدي رسول الله ﷺ.

«فاجعة البقيع»، فقد قامت عصابات وهابية في العام ١٩٢٢م بهدم أضرحة أولاد الرسول الأعظم ﷺ وأئمة المسلمين: الحسن المجتبى، وعلى السجاد، ومحمد الباقر، وجعفر الصادق الله عادت مرة أخرى في العام ١٩٢٦م، لتقطع رؤوس عدد كبير من الشيعة في الأحساء، وقد سبقت ذلك أعمال إجرامية عديدة، منها ما جرى في سنة ١٨٠٢م، حيث اجتاحت مدينة كربلاء المقدسة، وانتهكت حرمة ضريح سيد الشهداء علي بعد أن قتلت مئات الأبرياء. وامتداداً لتلك الجرائم، قامت عصابات تكفيرية بتفجيرقبة ومنائر أضرحة سامراء المشرفة، وقبر النبي يونس إليَّلٍ في الموصل، وتفجير ونبش قبر الصحابي الجليل حجربن عدي في الشام. وهي العصابات التي تقتل الشيعة، منذ سنوات طويلة، عبر الانتحاريين والسيارات المفخخة أو الجيوش والمرتزقة، في العراق وسوريا واليمن ولبنان وأفغانستان وباكستان

وقعت غزوة الخندق، وقَتَلَ فيها الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب اليلا عمرو بن عبد ود العامري، وقال فيه رسول الله على الله علي يوم الخندق أفضل من عبادة الثقلين».

استشهد الإمام جعفر الصادق إلى مسموماً، ودفن في مقبرة البقيع، وكانت آخر 25 وصية له أنه علي قال: «اجمعوا لي كل من بيني وبينه قرابة»، فلما حضروا جميعاً،

من أقواله على الله: «من صدق لسانه زكا عمله، ومن حسنت نيته زيد في رزقه، ومن حسن بره

# مسجد قبا في المدينة المنورة، في عهد الرسول الأعظم عَيَّا الله ، وقد هدم الوهابيون بمساندة السلطة مسجد رد الشمس في العام ١٤٢٢هـ. وتفيد الروايات أن الشمس

فتح الإمام على عينيه وخاطبهم: «لا ينال شفاعتنا من استخف بصلاته».

باهل بیته زید فی عمره».

# www.ajowbeh.com

للإجابة عن إستفتاءاتكم :

مكتب سماحة المرجع الشيرازي في النجف الأشرف: ٩٦٤ ٧٨٠١٥٧٦٢٩٤ + مكتب سماحة المرجع الشيرازيّ فيّ كربلاء المقدسة : ٩٦٤ ٧٨٠١٠٤ ٩٦٤ + مكتب سماحة المرجع الشيرازيّ فيّ البصرة : ٩٦٤ ٧٨٠٥١٣٠٢٥٣ + الكويت – بنيد القار – هاتف : ٩٦٥ ٩٠٠٨٠٨٠٥

البريد الإلكتروني : istftaa@alshirazi.com - estfta@s-alshirazi.com





# محاربة ورثة الأنبياء

الحكام الذين يحاربون العلماء سيفقدون حضورهم في نفوس الناس، لأن العلماء محبوبون في المجتمع، فإنهم:

أُولاً: حَمَلَة علوم رسول الله عَيْنَا والأَنمة الطاهرين الملكم الذين هم في قمة المحبوبية. قال رسول الله عَلَيْهُ: «أقرب الناس من درجة النبوّة أهل العلم والجهاد».

وثانياً: إن هذا العلم ينفع آخرة الناس، والكل يرجو ثواب الآخرة، ويخاف عقابها، ورجاء الثواب ومخافة العقاب يوجبان تعلق الإنسان بمن يبيّن لهم طريق الثواب ويحذرهم مغبة العقاب. قال على: «العالم الذي إذا نظرت إليه ذَكَرْتَ الآخرةِ».

وثالثاً: وردت روايات كثيرة تؤكد على حب العلم والعلماء، قال عَلَيْكُ: «اغد عالماً أو متعلماً أو أحبَّ العلماء، ولا تكن رابعا فتهلك ببغضهم». ورابعاً: العلماء في أوساط الناس كالأنبياء البَيْلِمُ ، وبمنزلتهم يعلمونهم الأحكام، ويسعفونهم بحوائجهم، ويشاركونهم أحزانهم وأفراحهم، ولهم تعاطى مع الناس في زواجهم ومعاملاتهم وسائر شؤونهم، فهم كما قال ذلك الصحابي في حق الإمام أمير المؤمنين اليلا: «كان فينا كأحدنا». والناس يحبون من لا يتكبر عليهم، بل هو منهم و إليهم.

وخامساً: بالإضافة إلى سلسلة من القصص التي رأوها وسمعوها عن زهد العلماء، و إقبالهم على الله سبحانه، وإعراضهم عن زخارف الدنيا، الناس يحبون الزاهدين لأنهم لا يزاحمونهم في دنياهم، كما أنهم يَعْرضون عن العلماء الجبّارين.

تصدرعن قسم الإستفتاء

في مكتب المرجع الديني

آية الله العظمى السيد صادق الحسيني الشيرازي (دام ظله)

HotBird 13.0°E-11179-H-27500-3/4 Nilesat 7.0°W-11602-H-27500-3/4 Galaxy 19 13.0°E-11936-H-20000-3/4 Optus D2 152.0°E-12608-H-22500-3/4

