# المحديث المائلة المائلة المعرفة المعرف

مطابقة لفتاوى المرجع الديني آية الله العظمى السيد صادق الحسيني الشيرازي (﴿أَمْظِلْمُ)



# هو وليكم

ولد الإمام أمير المؤمنين، علي بن أبي طالب، في مكة المكرمة، بعد ولادة الرسول الأكرم بثلاثين سنة، وكانت ولادته في الكعبة المشرفة، سابقة في مكة المكرمة وقريش وسائر العرب، وبذا أراد الله، أن يميزه منذ ولادته، تنبيها به وإعلاناً له.

نشأ في كنف الرسول الأعظم في وتولاه برعايته وتربيته، فشرب صفاته وخلقه، فنشأ كما شاء النبي في الله الله في مقاطع من خطبته المعروفة بالقاصعة قال فيها: (وقد علمتم موضعي من رسول الله في القرابة القريبة، والمنزلة الخصيصة، وضعني في حجره وأنا ولد، يضمني إلى صدره، ويكنفني في فراشه، ويمسني جسده، ويشمني عرفه، وكان يمضغ الشيء ثم يلقمنيه... ولقد قرن الله به من لدن أن كان فطيماً أعظم ملك من ملائكته، يسلك به طريق المكارم، ومحاسن أخلاق العالم، ليله ونهاره، ولقد كنت أتبعه إتّباع الفصيل أثر أمه، يرفع لي في كل يوم من أخلاقه علماً، ويأمرني بالإقتداء به).

كان ابن عمه النبي الأعظم الله كالضوء من الضوء، والذراع من العضد، فكان مع معلمه الله منذ اختلائه وتعبده، في كل سنة بغار (حراء)، حتى نزول الوحي وتكليفه بحمل الرسالة وصدوعه بأمرها.

علي هو أول خاشع وراكع وساجد لله بعد النبي الأعظم الله وسبق الناس إلى المدى فكان إسلامه قبل إسلام الناس، وصلاته قبل صلاتهم، فقال (أنا الصدّيق الأكبر والفاروق الأول)، وإن القارئ لسيرة المصطفى الله يجد علياً هو وزيره في أمره، وظهيره على عدوه، وعيبة علمه، ووارث حكمه، وصاحب الأمر من بعده، ومن وقف على أقوال وخطب النبي الله يجد النصوص في ذلك غزيرة ومتواترة.

وقد أثبت أهل التفسير والسير والتاريخ، إن الرسول الأعظم الله . قد سأل السائل عمن أعطاه الخاتِم، فأجابه: «ذاك الراكع»، فنزلت الآية الكريمة في علي بن أبي طالب، وذكر ذلك الكثير منهم: ابن جزي الكلبي والرازي والسيوطي والزمخشري والبيضاوي والقرطبي في تفاسيرهم، أما أن النص لم يسم الإمام بالإسم، فذاك لاختبار الناس وامتحانهم، وتمييز المؤمنين عن المنافقين منهم، وقد روى ذلك السيوطي في الدر المنثور، والخطيب البغدادي في تاريخه عن ابن عباس، وغيره من مصادر الإجماع، ومراجع التحقيق التاريخي، كتفسير الطبري, فهل من شك بعد ذلك؟!!

التاريخ المنير والمشرق لسيرة النبي الأعظم على وأمير المؤمنين إبّان حكمها، زاخر بنهاذج كثيرة، تدلّ على تعميم العدل والإحسان بالنسبة للجميع، وعدم ظلم ولو فرد واحد من الأقليات، بل حتى أعداء الحكومة الإسلامية، وأعداء الحاكم الأعلى، وحتى المنافقين منهم.

يروى عن الإمام أمير المؤمنين الله الله الله أمور (ووالله لأسلمن ما سلمت أمور المسلمين). السؤال: كيف يمكن أن تسلم أمور المسلمين دون الإمام أمير المؤمنين الم

(الصفحة ٢)

هل كل من شاهد النبي الأعظم الله النبي الأعظم الله و وأهل بيته في المنام تعتبر مشاهدته صحيحة؟ وكيف يمكن أن نعتبر الحلم حقيقة؟

(الصفحة ٥)

#### في العدد

- تشيّع الغزالي
- الإسلام .. دين الحريات
- الإمام الكاظم الكاظم الله الكاظم الكاظم الكاظم الكاظم الكاظم الكاظم الكاظم الكاظم الكاطل ال
  - على الله وحقوق الأقليات
    - صحابة منتجبون
    - من أحداث الشهر
      - ساسة ربانيون

#### حق الإمام 🏨

س: عن الإمام أمير المؤمنين (لقد علمتم أني أحق الناس بها من غيري، ووالله لأسلّمن ما سلمت أمور المسلمين، ولم يكن فيها جور إلاّ عليّ خاصة، التماساً لأجر ذلك وفضله وزهداً فيما تنافستموه من زخرفه وزبرجه). السؤال: كيف يمكن أن تسلم أمور المسلمين دون الإمام أمير المؤمنين الهما أمور المسلمين دون الإمام أمير المؤمنين أن تسلم أمور المسلمين دون الإمام أمير المؤمنين وجود ؟ أم قول من يقول بأن الإمام في حالة عدم توليه ما خصه الله به هو أيضاً موجود ؟ أم نقول بأن وجود الإمام والأمور كلها بيده هو (الأسلم)، وإن وجود الإمام والأمور للسلماً)؟

ج : لاشك في أن وجود الإمام والأمور كلها بيده هو الأسلم، ولكن ذلك الأمر لم يكن ممكناً في ذلك اليوم لعدم قبول عامة الناس به، ولو أصر الإمام على أخذ حقه الذي جعله الله له - من الخلافة والحكم - بالقمر والقوة، لكان فيه - مضافاً إلى إكراههم على ذلك وليس في الدين إكراه\_ ما أشار هو ﷺ إليه بقوله: «أما حقي فقد تركته مخافة أن يرتدّ الناس عن دينهم» البحار ج٢٤ ص١٧١، وهو إشارة إلى ما كان قد عزم عليه القوم من أنهم كانوا مستعدين للبقاء على الإسلام إذا حصلوا على الإمارة في ظله، وإلا إن لم يعطوا ذلك، فكانوا متأهبين للانقلاب، وإنكار كل شيء، هذا وكان الناس حديثي عهد بالإسلام، وكانوا على أتم استعداد لأن يعلنوا عن ردتهم الى الجاهلية، كما جاء ذلك عن أهل مكة، فإنهم عندما وصلهم خبر ارتحال الرسول الكريم أعلنوا عن اجتماع فورى طارئ، فاجتمع رؤساء مكة وزعماؤها، وقال قائلهم: لقد وصلنا خبر ارتحال الرسول، فلنعلن ارتدادنا عن الإسلام والرجوع إلى الجاهلية، فقال بعضهم من الذين كانوا قد تأثروا بأخلاق الرسول الكريم وبحسن تعامله معهم: لقد كنا آخر من دخل في الدين، فلا نكون أول من خرج منه، فلننظر ماذا يجرى في المدينة، فإن بقوا على الإسلام بقينا، وإلا رجعنا كما يرجعون، فإذا كانت المدينة يصيبها الفوضى على أثر مشكلة الخلافة، كان الارتداد الجماعي عن الإسلام قطعياً، هذا مضافاً الى رؤوس الكفر الذين كانوا يتحينون الفرصة المناسبة للانقضاض على المسلمين والقضاء عليهم وعلى الإسلام قضاءً تاماً بشن حرب الإبادة عليهم، فلهذا وغيره ترك الإمام المطالبة بحقه، إذن كان الإمام في الواقع يرى نفسه بين خيارين: أما أن يأخذ بحقه وفيه خطر القضاء على الإسلام والمسلمين، وإما أن يسكت عن حقه ليبقى الإسلام ويبقى المسلمون ولو بالاسم، ويقوم هو الله وأصحابه المخلصون بحفظ الحق، ويضمنون بقاءه، ومن جانب آخر يعملون على تصحيح المسيرة من خلف الأستار قدر الإمكان، فكان الثاني هو المطلوب.

#### فتوى الاحتياط

س : أنا مقلد للإمام الراحل السيد محمد الشيرازي الرجع في المستجدات إلى سماحة السيد صادق الشيرازي المستقف في اللج لم توفر لنا الحملة باصاً غير مسقوف، فاضطررت للركوب في الباص المسقّف في الليل. وكانت نيتي أن أبعّض في التقليد، وذلك بالعودة إلى فتوى الاحتياط للسيد محمد الشيرازي المستقلة عملى صحيح وهل تجب على كفارة في هذه الحالة ؟

ج: العودة إلى فتوى الاحتياط إن كان بمعنى أنك قد عملت في هذه المسألة وفق فتوى السيد المرجع المُخْلِثُ، فلا يصح أن تعود إلى احتياط الإمام الراحل مَنْ وأما إذا لم تكن قد عملت وفقها فيجوز لك أن تبقى على الاحتياط، ولا تجب الكفارة مع

# إستفتاءات

التبعيض فيما إذا رجعت في خصوص المسألة إلى مرجع جامع للشرائط له فتوى بعدم الكفارة في التظليل ليلاً.



#### الوضوء بعد الغسل

س: ما هو حكم الوضوء بعد الغسل؟ هل هو غير مشروع بعد غسل الجنابة فقط،
أم عدم مشروعيته بالنسبة لكل الأغسال؟

ج: الوضوء بعد غسل الجنابة غير مشروع، ويجب مع سائر الأغسال للصلاة
ونحوها.

#### البلل والوضوء

س : لو كان الوجه (أو اليد) مبتلاً بالماء قبل الوضوء، فهل يمنع ذلك من صحة الوضوء؟ وعلى فرض المانعية، ما هو المقدار الذي لا يضر وجوده؟

ج: الوضوء صحيح ـ في فرض السؤال.

#### طريقة الغسل

ن في الغسل «الترتيبي» هناك من يضع بعضاً من مناطق الرأس تحت الدوش
إلى الرقبة، ثم يقوم بغسل الوجه والأذن، ويخلل شعره بالماء بأطراف أصابعه، فهل
هذا الغسل صحيح؟

ج: الغُسل صحيح ـ في فرض السؤال ـ ويلزم غسل جميع فروة الرأس، علماً بأن الماء سهل الوصول، ولا حاجة للدقة غير المتعارفة، ولا يخفى أن الغسل تحت الدوش يمكن أن يكون بنحو لا يوصف بأنه ارتماسي ولا ترتيبي، وذلك بأن ينوي الغسل قربة إلى الله تعالى ثم يقف تحت الدوش حتى يبتل الجسم كله من الرأس حتى رؤوس أصابع الرجلين.

#### قضاء الصلوات

ن عمرها عمرها ۱۲ سنة لم تكن تصلي، وبعد أن صار عمرها ۱۵ سنة، وعرفت بوجوب الصلاة شرعت بها، ما حكم ما مضى عليها من صلاة فى تلك السنوات الثلاث؟

ج: البنت إذا أكملت سنتها (القمرية) التاسعة ودخلت في العاشرة، وجب عليها الصلاة والصوم وكذا سائر العبادات الواجبة، فإن لم تكن قد أتت بالصلاة من حين بلوغها إلى أن صار عمرها خمس عشرة سنة فقد وجب عليها قضاء ست سنوات، ولعل الطريقة السهلة للقضاء هي: أن تسجّل تاريخ اليوم، وتبدأ مع صلاة الصبح، فتصلي صلاة صبح قضاء، ثم مع صلاتي الظهر والعصر تصلي ظهراً وعصراً قضاء أيضاً، وكذلك مع صلاتي المغرب والعشاء، فتصلي مغرباً وعشاءً قضاء، وهكذا..

وبعد مرور ست سنوات سوف يتم قضاء صلوات السنوات الست جميعاً.

#### المسافر والوطن

س : شخص اشترى بيتاً في مدينة وأسكن عائلته فيه، ولكنه يسكن في بلد آخر،
حيث عمله هناك، فهل تعتبر المدينة المذكورة وطناً له من حيث إنه يملك فيها
داراً وأن عائلته تسكن فيها؟

 إذا كان من عزمه التوطن في تلك المدينة وبقي فيها شهراً واحداً باستمرار عُدّت المدينة وطناً له، وإلا فلا.

#### كثير السفر

اذا كان الشخص يسافر إلى محل عمله أسبوعياً يوماً أو يومين، فهل يلحقه
حكم كثير السفر؟

ج: كثير السفر هو من لا ينقطع عن السفر عشرة أيام فصاعداً، فإذا كان يسافر في كل أسبوع مرة مثلاً فهو كثير السفر، ويصلي تماماً حتى ولو كان في الطريق، نعم إذا انقطع عن السفر عشرة أيام لعطلة ونحوها ففي السفرة الأولى يصلّي قصراً ويعود إلى التمام بعدها.

#### محل الدراسة

 الطالب الذي يقطع مسافة لمحل الدراسة غير اليومية كأن يذهب يوماً أو يومين أو أربعة فقط في الأسبوع، ما حكم صومه وصلاته؟

ج\: من كان سفره للدراسة يومياً أو في كل أسبوع مرة مثلاً فحكمه حكم كثير السفر في إتمام الصلاة في منطقة الدراسة وفي الطريق إلا إذا انقطع عن السفر مدة عشرة أيام فما فوق، فيقصر في السفرة الأولى ويتم بعد ذلك. هذا إذا كان سفره لأجل دراسته ومرتبطاً بها، وأما السفر للزيارة والسياحة ونحو ذلك، فإنه حتى لو كان لبلد الدراسة يقصر فيه ويفطر.

<mark>س ٢</mark>: هل يعتبر محل الدراسة وطناً للإنسان بحيث لو عاد إليه بعد إتمام الدراسة يكون كما لو عاد إلى وطنه؟

ج ٢: إذا كان يسكن في محل الدراسة (في القسم الداخلي مثلاً) ومضت عليه سنة كاملة، أصبح محل الدراسة وطناً له، فمادام لم تنقطع علاقته بالدراسة كان ذلك المكان وطناً، وأما بعد إتمام الدراسة فإن عاد إليه لأمر يرتبط بالدراسة فيتم صلاته، وإلا فيقصّر.

#### صلاة الليل

س: أقمت صلاة الليل لفترة معينة، ولكن ما أتعبني هو تكرار العفو في القنوت، وهذا ما جعلني أتكاسل عنها، حتى انقطعت عنها نهائياً.. وكلما أردت العودة صليتها لليلة واحدة ثم أتركها .. فهل الصلاة لا تتم أو لا تقبل إلا بهذا القنوت.. وماذا لو أقمت الليل بدونه.. هل تحسب لى الصلاة أم ماذا؟

ج: يستحب القنوت فيها ولا يجب.

#### التركيز في العبادة

ن مشكلتنا الاساسية في الصلاة هي هجوم الخيال الواسع أثناء الصلاة وبعدها،
مما يسلب التركيز في العبادة والقراءة، فما الحل لهذه الحالة؟

ج : قال الله تعالى في مدح المؤمنين وبيان خصالهم الحسنة:

﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ المؤمنون/٢، ومما يجلب الخشوع في الصلاة،

أن يتذكر الإنسان أنه واقف بين يدي جبّار السماوات والأرض. ومن بيده ناصيته وجميع مقدّراته وكل أموره، وأنه تعالى مقبل عليه يسمع ما يقوله ويعلم بما في قلبه، وقد وعده الإجابة والقبول، فإنه إذا كان المصلّي يفكر كذلك، كان أبعد من نزغات الشيطان، وأقرب إلى الخشوع والخضوع لله سبحانه، هذا ومما يؤثر في إحداث حالة الخشوع لدى المصلي تركيز النظر حالة الوقوف على محل السجود.

#### المرضعة والصيام

س: إذا كانت المرضعة في شهر رمضان تستطيع استبدال حليبها بحليب مجفّف، فهل يجب عليها ترك الرضاعة حتى تصوم؟

ال يجب الاستبدال وإن كان ممكناً، فإنه مع ذلك يجوز لها عدم الاستبدال
والقيام بإرضاع طفلها وترك الصوم مع خوف الضرر عليها أو عليه.

#### الطهارة من الحيض والصوم

س: المرأة الحائض إذا طهرت من الحيض قبل الظهر \_وهي في سفر\_ وستصل
قبل الظهر إلى وطنها، فهل يجب عليها الصوم والتيمم قبله؟

الحيض لو كان في جزء من النهار فهو سبب لبطلان الصوم، ولذلك لا يجب عليها في مفروض السؤال شيء.

#### التظاهر بالأكل

اذا رأيت في شهر رمضان أحد الأشخاص يأكل أو يشرب أو يدخن مع كونه غير مسافر ولا مريض، بل كان معانداً مثلاً ومتجاهراً، فهل يجوز لي نهيه؟

 ج: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجب مع اجتماع شروطه، ومنها: أن يكون مصراً على تجاهره بهذا المنكر.

#### الصوم في المناطق البعيدة

س: بالنسبة لفتوى سماحة السيد المرجع المَّلَّ بشأن الصيام في المناطق التي يزيد نمارها على ١٨ ساعة، هل عليّ أن أنوي العمل بالفتوى قبل الفجر، أم لا يلزم ذلك، فأفطر حسب الفتوى إذا وجدت نفسي أثناء الصوم أنني غير قادر على إكمال الصيام؟

ج: لا يلزم ذلك في فرض السؤال.



<mark>س : بالنسبة للصيام في المناطق ذات النهار الطويل، إذا كان الفرد يستطيع تحمل المشاق والعطش والجوع بحيث يصوم ٢٢ ساعة، فهل يصح منه ذلك؟</mark>

ج: نعم، إذا كان لتلك المنطقة نهار وليل، فإنه يجب الصلاة فيها بحسب فجرها وزوالها ومغربها الشرعي، وأما صومها فيجوز له الصوم بحسب أفقها وهو الأحوط استحباباً، كما يجوز أن يمسك بحسب فجرها ويفطر بعد عدّ ساعات نهار كربلاء المقدسة مثلاً، وهي في هذا الفصل(فصل الصيف)  $\sqrt{}$  ساعة تقريباً.

#### البقاء على الجنابة إلى الفجر

نا الم يغتسل الجنب إلى أذان الفجر عمداً بطل صومه، هل يختص هذا الحكم
بشهر رمضان أم يشمل - أيضاً - قضاءه وغيرهما من الصيام الواجب والمندوب؟
ع: هذا الحكم هو لشهر رمضان وقضائه دون غيرهما.

#### تخميس السيارة والمنزل

اذا اشتریت سیارة أو منزلاً بالاقساط، وقمت بتسدید بعض الاقساط،
ثم سكنت في البیت أو استخدمت السیارة، فهل عليَّ أن أخمّس ما دفعته من الاقساط؟

ج \: إذا كان للإنسان رأس سنة خمسية ويخمّس، فلا خمس فيما يدفعه من أقساط ديونه أثناء السنة، نعم عند حلول رأس سنته الخمسية يجب تخميس ما زاد على مخمّس العام الماضى.

س ٢: وهل يستثني ديونه عند حلول موعد التخميس (رأس السنة)، حيث ذكرت لكم أن قسماً من البيت مشترى بالدين؟ وفي حال إذا أكرهت على عدم السكن في البيت أو عدم استخدام السيارة، فهل يثبت علي الخمس في مقدار ما دفعته من الإقساط؟

ج ٢: إذا حلَّ رأس السنة الخمسية، ولم يسكن في البيت، ولم يستخدم السيارة، فإن البيت وكذلك السيارة يكون لهما حكم النقد، فيجب جمع قيمتهما الفعلية مع أمواله النقدية بعد أن يستثني منهما مقدار دَينهما، فإذا كان زائداً على مخمّس العام الماضي أخرج خمس الزائد.

#### رؤية الدم أثناء الإحرام

س: امرأة أحرمت وهي في العادة، وبعد وصولها الى مكة المكرمة اعتقدت أنها طهرت، فاغتسلت ثم طافت وسعت وبعدها رأت قليلاً من الدم، فما حكم طوافها؟

ج: القليل من الدم إذا كان بعد أيام العادة - مثلاً إذا كانت عادتها خمسة أيام ورأته في اليوم السادس - فهو ليس بحيض، بل استحاضة، وطوافها صحيح، وكذا صلاة الطواف، وأما إذا كان في أيام العادة - بأن كانت عادتها مثلاً خمسة أيام، ورأته قبل انتهاء اليوم الخامس - فهو حيض، وطوافها باطل، وكذلك صلاة الطواف، فيجب إعادتهما بعد الطهر أو استنابة من يأتي بهما عنها إذا لم بمكنها بنفسها.

#### الامتحانات والحج

ج : لا يجوز تأخير الحج إذا كان مستطيعاً، علماً بان تقديم الواجب هو سبب للتوفيق والتعويض كما وعد الله تعالى.

#### السلام على الشباب

س : أنا فتاة جامعية، عندما أدخل إلى قاعة الدرس في الجامعة ألقي السلام مع علمي بوجود الشباب، هل في ذلك إشكال؟

ج: جائز - في فرض السؤال - .

#### سمعة المطلقة

س: عندي أخت مطلقة عمرها ٦ (سنة، تزوجت وُطلقت بعد شهرين، وهي الآن تعاني من مشاكل نفسية (القلق والاكتئاب والملل)، وتعتقد أن سمعتها أصبحت غير جيدة بعد الطلاق.. لماذا يعتقد الناس أن المرأة المطلقة سمعتها سبئة؟

ج: جزء من ذلك يرجع إلى الجهل المتفشي في المجتمع نتيجة الابتعاد عن تعاليم الدين الحنيف. لكن ينبغي للمرء ألا تحجبه هذه الفئة الاجتماعية عن رؤية أخيار المجتمع وعقلائه. وأيضاً ما أكثر المطلقات اللاتي عشن حياتهن في سعادة واستقرار، لانهن لم يتوقفن عند تلك البقع المظلمة، وبحثن بتفاؤل عن النور فوجدنه. وأهم من ذلك أن يدرك الإنسان أنه بعين الله وتحت نظره، فيرجو فضله، ويسأله كشف غمه وهمه، ﴿ اللّذِينَ ءَامَنُوا وَرَطَم مَنِ أَلُوبُهُم بِذِكُر الله إذا أراد وقيد خيراً كان له ذلك الخير، ولو اجتمعت الإنس والجن على الكيد له وإرادة الشر به. هذا مع أن الناس ما أسرع ما ينسون، والسمعة الطيبة، والمشاركة الإيجابية تمحوان سابقاتهما، والإنسان ابن يومه. هي في بداية حياتها، والحياة فيها الحلو والمرّ، والبلاء والشدة لابدّ منهما في الحياة من أجل مصلحة الإنسان. والعاقل هو من يجعل هذه المرارات والصعوبات مركباً أوسيلة له ليتقوى أكثر ويشتد عوده ليواجه الحياة بصلابة أكبر وعزيمة أعظم، والله هو المستعان على ذلك كله.

#### البنطلون والمكياج

س: أرجو منكم توضيحاً حول لبس البنطلون تحت الجبة وخروجه بمقدار كف من أسفل الجبة، وكذا وضع الكحل، لغرض التزيين وأكون جميلة، وغيره من أنواع المكياج؟

ج: يجوز لبس البنطلون، ويحرم على المرأة إظهار الزينة أمام الأجانب من الرجال.

#### الغش في الامتحانات

س : إذا غش الطالب في الامتحان، مستقبلاً هل يعتبر راتبه حراماً بعد التخرج وممارسة مهنته؟

ج: ينبغي للطالب المسلم أن يجتنب الغش، وأن يعتمد على نفسه بعد التوكل على الله تعالى في أموره. ويحل له الراتب إن لم يخلّ بشيء من متطلبات مهنته.

#### الشابة الرسالية

س: كيف أكون في حالة اتصال مع الله مع أنني في احتكاك مع الشباب.. هل أخذ طريق العزلة، فإنني إذا جالستهم سأكون معرضاً للخطأ..؟ وكيف أحارب العواطف التي تكون بيني وبين الأصدقاء؟ وكيف أوفق بينها وبين تكليفي الشرعي..؟ وكيف أكون شابة رسالية وأنا أحتك بأصدقاء؟

ج: مما ينفع لعدم التأثر بالمحيط الفاسد التفكر في عظمة الله وقدرته وكثرة المطالعة للكتب العقائدية والحضور في المجالس الدينية والجلوس مع العلماء، ويمكنك بعد تسليح نفسك عقائدياً وفكرياً، أن تناقشي أصدقاك في الأمور

المذهبية والعقدية، وإرشادهم إلى الطريق الصحيح.

#### التوبة

س: ما هو السبب في أن الشخص يتوب أكثر من مرة، لكنه يرجع مرة أخرى للمعصية؟

ج : قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اُسَّا يُحِبُّ التَّوَّبِينَ ﴾ سورة البقرة، الآية: ٢٢٢، يعني يحبّ كثيري التوبة، فعلى الإنسان أن يتوب توبة نصوحاً عازماً على عدم العود الى الذنب، ولكنه لو بدر منه الذنب مرة أخرى فليتب سريعاً، وليعزم على عدم التكرار أيضاً، فإن الله تعالى يحبّ التائب من الذنب ويقبل منه التوبة، لأنه وعد بذلك، والله لا يخلف الميعاد.

#### محل موبايلات

س : أريد أن أفتح محل موبايلات لتنزيل البرامج والألعاب، هل يوجد إشكال شرعي في ذلك بالنسبة للحرام والحلال؟

ج: تنزيل البرامج والألعاب التي لا تحتوي على الموسيقى، أو الغناء، أو الأمور المبتذلة مما هو حرام شرعاً لا إشكال فيه، فإن احتوت البرامج على المحرمات لم يجز تنزيلها.

#### قضية تاريخية

س: ما مدى صحة هذه الحادثة التاريخية: (حُكي أنه جاء رجل فقير من أهل الصفة بقدح مملوءةً عنباً إلى رسول الله على الله القدم الثانية وتبسم، والرجل الفقير يكادُ يطير فرحاً بذلك، والصحابة ينظرون قد اعتادوا أن يشركهم رسول الله في كل شي يهدى له، ورسول الله يأكل عنبة عنبة ويتبسم، حتى أنهى بأبي هو وأمي القدح والصحابة متعجبون!

فرح الفقير فرحاً شديداً، وذهب، فسأل أحد الصحابة: يا رسول الله لم لم تُشركنا معك؟ فتبسم رسول الله عليه وقال: قد رأيتم فرحته بهذا القدح، وإني عندما تذوقته وجدته مُراً فخشيتُ إن أشركتكم معى أن يُظهر أحدكم شيئاً يفسد على ذاك الرجل فرحتهُ)؟

ج: الأخلاق المحمديّة معروفة للقاصي والداني، وحتى غير المسلمين يقرون بها، وقد أشاد الله تعالى بتلك الأخلاق السامية في كتابه الكريم فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُي حُلْمِ ﴾ القلم: ٤، وهذه الحادثة إن صحّت فهي ليست بشيء عند عوالي أخلاقه وفواضل مكارمه صلوات الله عليه وعلى آله الطيبين الطاهرين، وقد كان المشركون عندما بلّغهم الأسلام يرضخونه بالحجارة ويدمونه وهو يقول: (اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون).

#### الحجاب قبل التكليف

س : بنت بلغت العاشرة من عمرها، وأمها ترفض أن تلبسها الحجاب بحجة أن الأم لم تكن محجبة في هذه السن، بل تحجبت في الثالثة عشرة، فما هو الحكم هنا؟

ج : إذا كانت البنت تدرك الواجب فعليها فعل الواجب، وتسعى في إرضاء أمها مهما أمكن، لأن طاعة أمر الله أهم وأولى.

#### مشاهدة المعصومﷺ في المنام

س : هل كل من شاهد النبي محمد عليه أن أهل بيته في المنام تعتبر مشاهدته صحيحة؟ وكيف يمكن أن نعتبر الحلم حقيقة؟

ج: الرؤيا ليست حجّة شرعاً، ولا يصح الاعتماد عليها، نعم إذا كانت الرؤيا متطابقة مع ما ورد في
الأحاديث الشريفة في هذا المجال، أو تحققت خارجاً على الأرض فهي رؤيا صادقة، ولكن مع ذلك لا
يصح بناء حكم شرعى عليها.

#### تشيّع الغزالي

ولد أبو حامد، محمد الغزّالي عام ٤٥٠ه، في طوس، ودرس علم الكلام في نيشابور عند شيخ الحرمين (الجويني)، ثم قَدِمَ على مجلس الوزير السلجوقي، نظام الملك، ولبث فيه إلى أن أُسنِدَ إليه منصب التدريس في بغداد. ويذكر أنه في مجلس درسه ثلاثهائة تلميذ، ثلثهم من أبناء الأمراء والوزراء. وقد استحوذ على مجالس دروس العامة، والوزراء. وقد استحوذ على مجالس دروس العامة، حتى ذاع صيته، واشتهر بين علمائهم بلقب (حجة الإسلام الغزّالي)، وكان متمرساً في فنّ الجدل والكلام.

في فورة النجاح التي كان أصابها يومئذ، ألف جلة من كتبه المشهورة، مثل (مقاصد الفلاسفة) و(إحياء علوم الدين)، وقد ذهب في كتابه الأخير هذا شططاً، بحيث أفتى فيه بحرمة لعن قاتل الإمام الحسين سبط الرسول وسيد شباب أهل الجنة، لكن الأيام تدور دورتها، وقرر الغزّالي مغادرة بغداد لينتقل بين العواصم الإسلامية الأخرى، وشاء القدر أن يلتقي في إحدى رحلاته بالسيد مرتضى الرازي، فطلب منه الغزّالي المناظرة في مسألة الإمامة، فلم يانع السيد المرتضى، واشترط على الغزّالي ألا يقاطعه في الحديث قبل استيفاء كلامه، ووافق الغزالي على هذا الشرط.

في الحوار، أنصت الغزّالي إلى المرتضى، الذي جعل يقيم أدلة وبراهين على أحقية الإمام أمير المؤمنين على بن أبي طالب الخلافة. وفي أثناء الحوار، حاول الغزّالي المقاطعة إلا أن المرتضى لم يعطيه أية فرصة، بل كان يستمر في سرد أدلته، بحسب الشرط الذي اتفقا عليه.

تكررت الجلسات بين العَلَمَين، إلى أن أسفرت في النهاية عن انضام الغزّالي إلى مدرسة أهل البيت ... اعترض التلاميذ على أستاذهم، وكانوا يتساءلون: كيف استطاع المرتضى أن يقنع الغزالي بالتشيع بفترة قصيرة؟!، غير إن أستاذهم أجابهم في تواضع وهدوء قائلاً: «لقد كان المرتضى ثاقب البرهان، حاضر الدليل، حسن الاستدلال، أظهر ما عنده فأتم، وما كان لي إلا الإذعان والاعتراف». بعد تلك الواقعة، ألف الغزّالي كتابه (سر العالمين) ليعلن فيه أحقية مذهب أهل البيت ، وقد طبع الكتاب مرات عديدة في مصر وغيرها من بلاد الاسلام.

# الإسلام .. دين الحريات إضاءات من محاضرة لسعاحة المرجع الديني السيد صادق الحسيني الشيرازي (مَّأَةُلِكُ)

الطاغوت الطغيان، وطغيان من زيادته وتجاوزه عن الحد. قال تعالى: ﴿إِنَّا لَمَّاطَعَا ٱلْمَآءُ مَلْنَكُمْ فِٱلْجَارِيَةِ ﴾. ويستعمل الطغيان في الفكر أيضاً، ويراد به عادة المناهج المنحرفة عن سبيل الله، ويسمى مَن كان في قمة الفكر المنحرف طاغوتاً، يقول تعالى: ﴿فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاغُوتِ ﴾. أي بالإفراط الفكري ﴿وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِ السَّمْسَكَ بِٱلْعُرُوٓ ٱلْوُتْقَىٰ ﴾. أى الشديدة الإحكام، ثم وصفها بأنها: ﴿لَا ٱنفِصَامَ لَمَّا ﴾. أي ليست ضعيفة فتنقطع، بل لا انقطاع لها أبداً، لأنها عروة حقيقية وصادقة، وليست بكاذبة ومزيفة، فإنه لا انقطاع وانفصام في الحق والصدق، خلافاً للكذب، فحبله - كما قيل- قصير، سرعان ما يقطع بصاحبه. فلو أنك أردت شراء دار، وسألت صاحبها عنها، فأخبرك أنها صالحة، وليس فيها عيوب أو مشاكل، وكان صادقاً في إخباره، فإنك سوف تستمر في سكني هذه الدار دون أن تعترض عليه أو ينقطع تصديقك له، أما إذا كان كاذباً، فإنك قد تصدقه حين الشراء، ولكن هذه الحالة ستزول عندما تكتشف . أو أحد أبنائك أو أحفادك . أن الأمر لم يكن كذلك، أي سيحدث انفصام وانقطاع في كلامه. أما دين الله تعالى فلا انفصام فيه، فعندما يخبر الله الإنسان ويعده أنه سيسعده إذا ما اتّبع سبيله، فإن المسلم الحقيقى لاشك سينعم بالسعادة ما حيى.

دين الحريات مبدأً وشعاراً، وواقعاً وعملاً. وهذا موضوع طويل يتطلب من الباحث أن يطالع الفقه الإسلامي بتعمق - من أوله إلى آخره - لكي يعرف كيف أن الإسلام التزم بمبدأ ﴿ لَآ إِكَّرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ﴾ في مختلف مجالات الحياة. لقد شن أهل مكة حرباً ظالمة على رسول الله عليالة النظير في التاريخ، وبالرغم من أنه الله عرف بينهم بالصدق والأمانة، حتى لقبوه بالصادق الأمين، لكنهم مع ذلك حاربوه . إلا قليلاً منهم . عسكرياً واجتماعياً واقتصادياً ونفسياً، وبلغ بهم الأمر أنهم كانوا لا يردون تحيته إذا حياهم، فكان الشخص منهم - وهو مشرك - يخشى إذا رد تحية النبي الأكرم الله أن يراه الرائى من المشركين، فلا يتبايعون معه بعد ذلك، ولا يزوجونه ولا يتزوجون منه. وطردوا رسول الله عليالله ومَنْ معه إلى أطراف مكة وحاصروهم في (شِعْب أبي طالب)، فكان لا يحق لهم دخول مكة، وإذا دخلها أحدهم فدمه هدر، واستمرت الحالة هذه مدة ثلاث سنين. وبعدما هاجر الرسول عليه إلى المدينة، شنّ المكيون عليه عشرات الحروب أو دفعوا الكفار إليها، ودامت الحالة عشرين سنة، يحارب أهل مكة النبي عليه المختلف أساليب الحروب، حتى أذن الله له بالفتح.

وجاءً الله مكة فاتحاً، وأصبحت مكة في قبضته وتحت سلطته. ورغم كل ما فعله المشركون من أهل مكة مع رسول الله الله أن التاريخ لم يحدثنا أنه على الإسلام، ولو أنه على الإسلام، ولو أنه على الإسلام، ولو أنه على الإسلام، ولو أراد أن يجبر أهل مكة على الإسلام لأسلموا كلهم تحت وطأة السيف، فكان بتحريض من العباس بن عبد المطلب (عم النبي) وتخويف منه، وليس من النبي عيالي نفسه، فالعباس هو الذي طلب من أبي سفيان، أن يُسلم حفاظاً على دمه، ولئلا يقتله النبي عَلِيْلًا، وكلام العباس ليس حجة ولا تشريعاً، بل كان من عند نفسه، ولو أن أبا سفيان لم يسلم لما أجبره رسول الله على الإسلام، فكثيرون من أمثال أبي سفيان كانوا موجودين في مكة، ولم يقتل النبي الأكرم الله أحداً منهم بسبب عدم إسلامه، ولا أجبره على الإسلام، بل تركهم على دينهم مع أنه باطل وخرافى، لكيلا يسلبهم حرية الفكر والدين. حقاً هل رأيتم مثيلاً لسلوك نبينا الأكرم عَلِيلًا في التاريخ؟! نعم كان الرسول الأعظم عَلِيلًا يدعو بني قومه، وينصحهم، ويوضح لهم طريق الرشد، ويميّزه عن طريق الغي، ثم يترك الاختيار لهم ﴿فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾

﴿ فَدَ تَبَيّنَ الرُّشَدُ مِنَ الْغَيَّ فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِ الْمَسْتَمْسَكَ بِالْغُرُوةِ الْوُثْقَىٰ ﴾. وهذا هو أسلوب الإسلام، لا ضغط ولا إكراه فيه، وهكذا الحال في سيرة رسول الله عليه مع اليهود والنصارى، فلقد رد النبي الأكرم عليه المسلم عشرات الحروب والاعتداءات التي شنّها أهل الكتاب دون أن يجبر أحداً منهم على الإسلام.

المؤرخون (سنة وشيعة) أن الإمام علي بن أبي طالب العدم المعروب بعدما بويع، ارتقى المنبر في مسجد رسول الله المسجد مكتظاً بالناس الذين حضروا لاستماع أول خطبة لابن عم رسول الله ووصيه وخليفته الذي أبعد عن قيادة المسلمين خمساً وعشرين سنة، بعد أن آل إليه الحكم الظاهري، ثم أمر جماعة من أصحابه أن يتخللوا الصفوف وينظروا هل هناك مَن لا يرضى بخلافته، فقال الناس بأجمعهم: (يا أمير المؤمنين سمعاً لك وطاعة، أنت إمامنا). وحتى طلحة والزبير لم يخالفا في هذا المجلس، بل نكثا بعد ذلك، فلم يعترض أي أحد في هذا المجلس، ولو اعترض لما عاقبه الإمام بالقتل ولا السجن ولا الضرب، ولا قال له شيئاً يهينه أو ينال منه! فهل رأيتم أو سمعتم مثل هذا في عصر الديمقراطيات الحديثة؟! الديمقراطية تعني حكم الأكثرية، فلو حصل شخص ما على واحد وخمسين في المائة من الأصوات، فهذا يخوله لأن يصبح رئيساً للبلاد . وهذا من أكبر أخطاء

والحريات المجتمع الدولي بوقف

ا السعودية التي تطال المدنيين في اليمن،

الديمقراطية، وبحثه موكول إلى محلِّه ـ أمَّا الإمام علي ﷺ فقد بايعته الأكثرية المطلقة من الناس، ومع ذلك يصعد المنبر ليبحث إن كان هناك معارض له، وما هو سبب معارضته! فهل تجدون لهذا نظيراً في التاريخ؟!

أنت ما لم تضر. يقول لك الإسلام: اعمل ما تشاء، فلك حرية العمل شريطة أن لا تضرّ غيرك، فإنه لا ضرر ولا ضرار في الإسلام، والإسلام يضرب بشدة على يد الظالم ومَن يريد إلحاق الضرر بالآخرين، فإذا ضمنت ذلك فأنت حر في كل أمورك، أي عمل تعمل، وفي أي مكان تعمل، وما هو نوع العمل. وأنت حر في ذهابك ومجيئك وسفرك وصداقاتك، فلا ضغط ولا جبر ولا إكراه ولا كبت للحرية في الإسلام، ولكن ثمة توجيهات وإرشادات تبين لك السلوك الأحسن، تقول: هذا صحيح، وهذا مستحب، وهذا مفضل، وهذا مكروه. فلنقرأ عن الإسلام، ولنقرأ عن غيره أيضاً، ثم نقارن بينهما. ففي القرون الوسطى كان العالِم يُقتل لمجرّد إبداء رأيه في قضية، وإن كانت علمية محضة لا علاقة لها بالدين وتشريعاته! فقتلوا القائل بكروية الأرض. هكذا كانت حالة أوروبا في القرون الوسطى أي بعد مرور أربعمائة سنة على الإسلام، فهل يصح مقارنتها مع عهد الإمام أمير المؤمنين ﷺ؟! كلا بالطبع، ومن هنا قيل: (مَن فضّل علياً على معاوية فقد كفر). لأن معاوية لا فضل عنده ليكون علي ﷺ أفضل منه، بل لا يقاس بال محمد ﷺ من هذه الأمة . ولا من غيرها . أحد، فلقد كانوا ﷺ يمثلون القرآن.

يقول لك الإسلام: أين تسكن؟ وأين تذهب؟ وكيف تذهب؟ ومتى تذهب؟ بل يقول لك: إن الله خلقك وهو الذي أعطاك الفكر والعقل، فلا تكن عبد غيرك، ولا يجب أن تخبر الدولة عن خروجك ودخولك، وإقامتك ورحيلك، لكن الإسلام يضع لك التوجيهات، ويقول لك: إن التزمت بها تفلح وإلا تخسر! إن الإسلام يهدي ويرسم الطريق، وبعده لا إكراه في الدين، أي كل أنواع الإكراه يرفضها الدين، والحريات الموجودة في الإسلام لا نظير لها في التاريخ. وكانت تلك نماذج، وهناك مئات بل آلاف النماذج في سيرة النبي الأكرم وأهل بيته الأطهار ﷺ.

## مركز آدم يطالب المجتمع الدولي بحماية المدنيين في اليمن

طالب مركز آم للدفاع عن الحقوق العمليات الانتقامية للقوات المسلحة وجاء في البيان، (إن القصف الجوي من الأبرياء المناه المناه العمليات المناه العمليات المناه وشيوخ، وأدى إلى ومدن أخرى تسبب بقتل عدد من الأبرياء المناه المناه

ووصف البيان هذا العمل العسكري بالعدوان الفاضح والمخالف للشرعية الدولية، بالقول، (إن المملكة السعودية وهي تقوم بضرب العاصمة اليمنية ترتكب بذلك الفعل خرقاً كبيراً لميثاق الأمم المتحدة ولمجلس الأمن الدولي الذي لا يجيز لأي دولة الاعتداء على دولة أخرى إلا بقرار مسبب من مجلس الأمن وبناء على معطيات ووقائع تجيز للمجلس اتخاذ قرار التدخل العسكري تحت طائلة الفصل السابع).

نی ادم

وأضاف البيان، (إن السلطات السعودية ومن يقف معها في عدوانها هذا، وحدها المسؤولة عن جميع التبعات الإنسانية نتيجة عدوانها المدان بكل المقاييس الدولية، كما إنها لم تحترم مبادئ حسن الجوار التي نص عليها القانون

وحذر البيان، من ارتكاب مجازر بشعة تقدم عليها القوات المسلحة السعودية بدوافع طائفية وانتقامية بين صفوف المدنيين في اليمن، ومن تزايد الهجهات الإرهابية التي كان آخرها مقتل المئات من المصليين في المساجد على خلفية التحريض الطائفي لدول خليجية معروفة. مشدداً على احترام السيادة اليمنية وعدم التدخل في الشأن الداخلي اليمني من قبل دول الجوار والمنطقة كي تستطيع القوى السياسية في اليمن حل مشاكلها بنفسها دون الاستقواء بأطراف خارجية.

وكرر المركز في بيانه الطلب من المجتمع الدولي باتخاذ قرار عاجل بوقف تلك العمليات العسكرية التي من شأنها أن تؤدي إلى كوارث إنسانية وإلى مزيد من عمليات الإبادة والنزوح الجماعي للسكان في اليمن، وأن يتم اللجوء إلى الحلول السلمية في اليمن والتي تجنب المدنيين ويلات الحروب ونتائجها.

# 1000

# الإمام الكاظم يلي .. وقفات

## ۳ - ۱

بعد الرسول الأعظم الله كان لأئمة أهل البيت أكبر الأثر في نشر الفضيلة بين المسلمين، وتربيتهم على المُثُل الرفيعة، وبث مكارم الإخلاق والقيم السامية، وعياً منهم أن المجتمع الإسلامي الجديد، في حاجة ماسة، إلى صيانته وحصانته، بعد أن انشغل ولاة الأمر، في أمور الدولة والسياسة، وترصين الحكم والسلطة، وما تخلل ذلك من ظلم وفساد، فنهض الأئمة بتلك المهمة، كل في مرحلته وأدواره، في استجابة للحاجة الفكرية والحضارية الحقيقية، التي قامت عليها العقيدة الاسلامية.

#### حامعة الصادق السادق

ورث الإمام موسى الكاظم النصال في الإمام الصادق أعظم الخصال في العلم والحلم والشجاعة والكرم والإباء، وعزة النفس ومساعدة المحتاج، والصبر على الأذى، فكانت الدار التي ولد ونشأ بها في المدينة المنورة، جامعة كبيرة، تموج بالحكماء وأهل العلم، إذ يجيب والده على أسئلتهم وإشكالاتهم، دون التفات إلى نحلهم وأهوائهم، ومذاهبهم العلمية أو الفقهية، وكان بينهم كبار التابعين، الذين لم يدركوا الرسول الأكرم الكنهم أدركوا أصحابه أو البعي التابعين، أو الفقهاء المجتهدين، حتى تشرب الإمام العلم والمعرفة، من أصولها وأركانها.

وقد كانت جميع الأمصار وقبائل العرب، ترسل أفضل أبنائها، للدراسة في جامعة الإمام الصادق أنهائها كأول مدرسة علمية في تاريخ المسلمين، حتى بلغوا الآلاف، ممن جمع دروسه في أربعمائة مجلد، سموها بالأصول الأربعمائة، حتى وصفه أبو حنيفة بدإمام الحق»، وأنه «أعلم الناس لأنه الأعلم باختلافهم»، إذ كان يدير الحوارات والنقاشات، الفقهية والفكرية والفلسفية، باقتدار عجيب، ومن هذه الجامعة العلمية، خرجت المدارس

الفقهية الإسلامية: مدرسة «الحديث والسنة» لدمالك - إمام المالكية»، وتعرف بمدرسة أهل المدينة، ومدرسة «القياس والرأي»، لدأبي حنيفة - إمام الحنفية»، وتعرف بمدرسة أهل العراق.

في تلك الفترة، أخذت المدارس الفلسفية اليونانية، تدخل ثقافة المسلمين، فوضع الصادق منهجاً لمواجهتها، كما شملت اهتماماته أيضاً سائر العلوم، في الكيمياء والطب والصيدلة والفلك والرياضيات وسواها، ومن تلامذتها، العالم الشهير جابر بن حيان الكوفي، الذي كان رائداً في علم الكيمياء، وهو ما

#### SRW Shia Rights Watch

أعربت منظمة شيعة رايتس ووتش الدولية، مقرها واشنطن،عن امتعاضها الشديد من العدوان غير المبرر الذي أقدمت على ارتكابه الحكومة السعودية وبعض الدول المتحالفة معها ضد الشعب اليمني ،مؤكدة أن ما يجري هو مسعى لفرض-بقوة السلاح والعنف-أجندات سياسية مشبوهة تفتقر للشرعية. وطالبت المنظمة الهيئة الدولية للأمم المتحدة بالتحرك ضمن مسؤولياتها القانونية والإنسانية لوقف الحرب على اليمن، وأدان البيان تلك الاعتداءات كونها جاءت بتصرف فردي خارج مظلة القانون العالمي والمواثيق المتفق فردي خارج مظلة القانون العالمي والمواثيق المتفق عليها ،مشيرة أن هذه الخروقات الخطيرة من قبل الأنظمة المعتدية تجعل من المجتمع الدولي أشبه بغابة ،الغلبة فيها للأقوى.

كبريات الجامعات والمتاحف الأوربية، في آثاره الشاخصة فيها، وفي جميعها يقول:

«حدثني أستاذي ومولاي جعفر بن محمد ». ثم انتقل الإمام الصادق الله الكوفة، فيشيع فيها إشعاع العلم والمعارف، حتى يروي عنه فيها، مئات العلماء والفقهاء والمحدّثون، في تسعمائة حلقة درس، جميعهم يذكر «حدثني الإمام جعفر بن محمد »، وكانت تلك الجامعة العلمية الأولى في الإسلام، التي تواصلت إلى يومنا هذا، من خلال الحوزات العلمية في النجف الأشرف وكربلاء المقدسة وقم المقدسة، وقد قال مالك (إمام المالكية) في الإمام الصادق الله على ولا سمعت اذن، ولا خطر على «مارأت عين ولا سمعت اذن، ولا خطر على

قلب بشر، أفضل من جعفر بن محمد، علماً وأدباً وعبادة وورعاً»، حتى دعي بإمام الأئمة والفقهاء وأستاذهم.

#### العبد الصالح

كان الإمام الكاظم الله أحسن الناس صوتاً في تلاوة القرآن الكريم، وكان يطيل في سجوده تعبداً، ولقب بالعبد الصالح، فكان أهلاً للإمامة بعد أبيه، الذي أولاه رعاية خاصة، رغم أنه لم يكن أكبر أنجاله، فالأكبر كان «إسماعيل»، الذي شاءت حكمة الله أن يتوفاه في حياة والده، كي لا يحصل الاختلاف بين الناس في تعيين الإمامة، فقد نص الإمام عليه لبعض خاصته، ربما لأسباب أمنية، فضلاً عن مقولته أنهم سيهتدون اليه، فمن المنطق أن لا تنتقل الإمامة إلى اللاحق إلّا بعد وفاة السابق.

كان الظرف الأمني والسياسي، صعباً للغاية في فترة إمامة الإمام الكاظم الله التي جل فترة إمامة أبيه الصادق الأموية شهدت فترة انحلال الدولة الأموية واضمحلالها، ثم قيام الدولة العباسية، فالدول كحال دورة الإنسان في الطبيعة، تنشأ ضعيفة ثم يشتد عودها وتقوى، وتستقر لفترة، ثم يدب فيها الضعف، حتى زوالها.

استلم الإمام الكاظم معمام إمامته، في أقوى مراحل الدولة العباسية، والتي يعبر عنها التأريخ بدالفترة الذهبية»، إذ عاصر في إمامته، خلافة دالمنصور والمهدي والهادي والرشيد»، فالدولة العباسية التي بدأت حركتها، في راياتها السوداء والدعوة إلى الرضا من آل محمد، بمعنى إلى إمام واجب الطاعة من آل البيت ودن إشهار لتنظيماتهم وزعاماتهم، وقد بات الحكام العباسيون بدعم دوعاظ السلاطين»، وما ينشره إعلامهم المضلل، متزامناً مع سياسة قمع وترهيب، وكأنهم الأحق بالخلافة والحكم، دون سائر قريش وبني هاشم.

# على ﷺ وحقوق الأقليات



#### محتمع مدنى

منذ أن تبلور المجتمع الإسلامي في المدينة المنورة ثم مكة، وانتشار الإسلام إلى سائر المناطق الأخرى، كان أتباع الأديان اليهودية والمسيحية وغيرها، يعيشون في البلاد الإسلامية إلى جانب المسلمين، ولم يشعر الإسلام بحاجة إلى تهجيرهم أو فرض الانتماء إليه فَ ﴿ لَا ٓ إِكُرَاهَ فِي ٱلدِّن ﴾، وكان التعايش بين الجميع تعايشاً سلمياً، بل عيشاً سلمياً، وكأن الجميع على دين واحد، يقول المرجع الشيرازي ﴿ أَظِّلْتُ: «كان المسلمون، واليهود، والنصارى، والمجوس، والمشركون، بل كل البشر يعيشون في ظل الإسلام عيشة محترمة هانئة، في عزة ورفاه في عصر عليه، وقد أثر عنه ﷺ في هذا المجال: (الناس إما أخ لك في الدين، أو نظير لك في الخلق)، وهذه الكلمة الفذة العظيمة الخالدة التي تفسح المجال لاحترام البشر بما هو بشر، لكي ينظر إليه الناس من هذا المنظار فتجمعهم جميعاً كلمة العدل وحق الإنسانية».

في حكومة أمير المؤمنين ﴿ بفضل

العشرين.

مع مستحدثات العصر في المجتمع المدني وحقوق الإنسان وما إلى ذلك مما يعدُّها بعض أنها من مبتكرات القرن

ووسسة اللهام الشيرازي العالمية

العدوان العسكري الذي شنته السعودية وعدد من حليفاتها ضد دُولَة اليمن السعيد، وَما خلَّف من

أحد في الشراكة الحقيقية في إدارة البلاد من أجل

إعادة بناء البلد وتحقيق التنمية الشاملة ليعود

وقد تحقق الوئام والسلام لجميع أفراد المجتمع

مرتكزات الإسلام الإنسانية القائمة على احترام حقوق الجميع، ومنها حقوق الآخر وحقوق الأقليات، يقول الإمام المجدد السيد محمد الحسينى الشيرازي للسين في موسوعته الفقهية، كتاب (السياسة): «إن الأقليات غير الإسلامية محترمون نفساً ومالاً وعِرضاً، إذ أن الإسلام لا يتعرض لهم بسوء ويدافع عنهم، فالإسلام لا يجبر أحداً على اعتناقه، ولذا قَالَ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ إِكْرَاهُ فِي ٱلدِّينِ ﴾. وهو ما يتماشى

اليمن مستقرًا ينعم شعبه بالحرية والكرامة والعيش الرغيد.

الموت).

مكة مع رسول الله عَلِيلًا إلا أن التاريخ لم يسجّل ولا حالة واحدة أجبر فيها رسول الله على اعتناق الإسلام».

سار أمير المؤمنين الله على سيرة أستاذه عليها أنه مشروع إنساني قيمي، يقوم على مبادئ، قد جاء بها الإسلام، فكان (الآخر) في منهج أمير المؤمنين ﷺ، هو أخ في الدين أو أخ في الإنسانية، ويذهب أبعد من ذلك، فهو يقبل بالعدو، ويعامله بالحسنى والعطف، والإعراض عن الإزدراء به، وسلبه مكانته الاعتبارية.

وكان العدل أساس حكم أمير المؤمنين ﷺ، ومن ذلك ما أوصى به ولاته في أهل الكتاب، ومنهم اليهود الذين وصفهم القرآن الحكيم بأنهم (أشد الناس عداوة للذين آمنوا). أخرج الكليني في (الكافي) بسنده عن رجل من ثقيف، وكان من عمال أمير المؤمنين، قال: استعملني على ابن أبي طالب على بانقيا وسواد من سواد الكوفة، فقال الله الهاد (إياك أن تضرب مسلماً أو يهودياً أو نصرانياً في درهم خراج

أو تبيع دابة عمل في درهم، فإنما أمرنا أن نأخذ منهم العفو).

وجاء في كتاب (وسائل الشيعة): إن الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله كان إزهاق للأرواح البريئة ودمارِ هائل، أصدِّرت مؤسسة يمشى في سكك الكوفة، فنظر إلى رجل الإمام الشيرازي العالمية بياناً، أكدت فيه إنَّ هذا العدوان يستعطى الناس، فوجه الإمام السؤال وتدعو المؤسسة إلى وقف العدوان الغاشم، لفسح المجال أمام إلى من حوله من الناس قائلاً: ما هذا؟ اليمنيين ليقرّروا مصيرهم بأنفسهم من خلال الحوار الوطني فقالوا: إنه نصراني كبر وشاخ ولم يقدر العام الذي يجب أنَّ تشترك فيه كلِّ القوى السياسية بلاًّ على العمل، وليس له مال يستعيش به، استثناء، للتوصّل إلى حلول منطقية لا تتجاوز على حقّ فيكتنف الناس. فقال الإمام في غضب: استعملتموه على شبابه حتى إذا كبر تركتموه؟ ثم جعل الإمام لذاك النصراني من بيت مال المسلمين مرتباً خاصاً ليعيش به حتى يأتيه

حريات كاملة

كان عصر علي بن أبي طالب عصر الحرية الواسعة، وقد جاء بعد عهد عثمان الذي كان عهداً مليناً بالقمع والقسوة، فلم يجد فيه الصحابى الجليل أبى ذريكُ الذي أطراه رسول الإسلام عليا في أحاديث يرويها السنة والشيعة، كان لا يجد متسعاً للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر. يقول المرجع الشيرازي ﴿ أَغِلْكُ: «الحرية التي يمنحها الإسلام في مختلف المجالات ليس لها نظير، ولا شيء يقرب منها في تاريخ العالم، حتى في هذا اليوم المسمى بعصر الحريات، وإن الحرية الإسلامية التي فسح لها المجال أمير المؤمنين ﴿ كَانَتَ أَشْبِهِ شَي بِالحرياتِ التي منحها رسول الله الله الناس في مفتتح الإسلام، فكان يعيش في المدينة المنورة وحواليها بجنب المسلمين المشركون، واليهود، والنصاري، والمنافقون، مختلطين في دورهم وأسواقهم يتعاملون ويمارسون حرياتهم المتبادلة في ظل الإسلام العظيم».

### مشروع إنساني

عقَّد الأزمة التي تعيشها اليمن.

كان الله يحترم إنسانية الكفّار والمشركين ويحفظ لهم كرامتهم وحقوقهم، مع أنهم كانوا يؤذونه كثيراً، ويقول عَلِيَّالَهُ: (من آذى ذميّاً فقد آذاني). وقوله على الله عنوان كبير لدولة الإنسان التي تحترم الإنسان، يقول الإمام الشيرازيِّ مَن كتابه (احترام الإنسان في الإسلام): «من أهم الأمور التي أكد عليها الإسلام تأكيداً بالغاً، هو احترام الإنسان بما هو إنسان، مع قطع النظر عن لونه ولغته وقوميته ودينه ورأيه، فالإسلام يؤكد على احترام كل الناس حتى إذا كانوا كفاراً غير مسلمين، لأن الإنسان بما هو إنسان محترم، والقرآن الكريم يقول: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادُمُ وَحَمُلْنَاهُمُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِّي) ٱلطَّيْبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَيْكَثْير مِّمَّنَّ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴿.

ويقول المرجع الشيرازي ْأَغِلْتُ: «رغم كل ما فعله المشركون من أهل

## صحابة منتجبون .. أبو ذر الغفاري (۲<u>-۳)</u>

#### صوت الحق وصرخة المستضعفين

#### الدعوة لمبادئه

كان أبو ذر صادقاً، في القول والسلوك والعمل، غزير العلم، شجاعاً لا يخاف في الحق لومة لائم، وكان زاهدا متواضعاً، يلبس كخادمه، ويأكل مما يأكل، وهي ثقافة قد تربّى بها على خليله الرسول الأكرم الله وكان في خلك منسجماً في سلوكه الشخصي، مع مواقفه السياسية المعارضة، وممانعته لفساد الطبقة المتنفذة وسلطة المال، كي يقدم سلوكه الذاتي، نموذجاً لفكره ومبادئه ودعواته إلى الإصلاح، وليس نقيضاً له، كما يفعل أدعياء المبادئ، وذلك ما أحرج خصومه، وجعلهم يضيقون له ذرعا.

فمن زهد أبي ذر في الدنيا، الذي تعمّد توعية المجتمع وفقه، ومطالبة ولاة الأمر بملازمته، وبشيء من المبالغة المقصودة، أنه كان يؤمن بعدم شرعية كنز المال، وعدم الأخذ من مستلزمات الحياة، إلّا ما يكفي الحاجة، وهي فلسفة ورؤيا للحياة، قد تقدّم بها على عصره، لأنه بذلك قد ضمن الكفاية والتكامل الإجتماعي، حتى لن تجد محتاجاً في المجتمع.

ومن الشواهد في ذلك، أنه قيل له يوماً «يا أبا ذر، لو أخذت ثوبك والثوب الذي على عبدك، وجعلتهما ثوباً واحداً لك، وكسوت عبدك ثوباً آخر، أقل منه جودة وقيمة، ما لامك أحد على ذلك، فأنت سيده، وهو عبد عندك». فقال أبو ذر «إني كنت ساببت بلالاً، وعيّرته بسواد أمه، فشكاني إلى رسول الله الميالية أله فقال لي النبي «يا أبا ذر، أعيرته بأمه، إنك امرؤ فيك جاهلية»، فوضعت رأسي على الأرض، وقلت لبلال، «ضع قدمك على رقبتي حتى يغفر الله لي»، فقال لي بلال، «إني سامحتك غفر الله لك»، ويروي أبو ذر أن الرسول الأكرم أليا يقول في معاملة المرؤوسين، «إخوانكم خولكم، جعلهم الله تحت أيديكم، فمن كان أخوه تحت يده فليطعمه مما يأكل، وليلبسه مما يلبس، ولاتكلفوهم ما يغلبهم، فإن كلفتموهم فأعينوهم».

#### ثنائية العلم والايمان

يقولَ الرسولُ الأكرمَ الْخَيْلَةُ في وصف أبي ذر، أنه «مَا أَظَلَّتُ الْخَضْرَاءُ، وَلَا أَقَلَّتُ الْخَضْرَاءُ، وَلَا أَقَلَّتُ الْغَبْرَاءُ مِنْ ذِي لَهْجَةٍ أَصْدَقَ، وَلَا أَوْفَى مِنْ أَبِي ذَرِّ شِبْهِ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ»، ويذكر أن عمر بن الخطاب قال كالحاسِدِ: «يا رسولَ اللَّه، أَفَتَعْرِفُ ذلك له»، وهو الحديث الذي أنكره «بن تيمية»، لأسباب ليست بخافية، في الاستدلال إليها، ضمن حوار المدارس الإسلامية، فيما أبو ذر هو من ثقات الرواة للحديث وعدولهم، إذ لم يعرف عنه الجرح في الرواية قط.

إن شهادة النبي الأكرم هي شهادة حق، في مطلق العدل والثقة، وهو الجوهر في معنى العصمة، كونه لا يعرف المحاباة ولا ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحى، ﴿لَقَدَرَضِ اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾، فمن الصحابة من هم دخلاء على قريش، من طبقة سلمان وبلال وصهيب، ولا قبيلة تحمى ظهورهم، لكنهم بصدق إيمانهم، قد نعموا بحماية

الله ورعايته، وصحبة الرسول الأكرم، وتقديمه لهم على ما سواهم من الصحابة، فضلاً عن مودة المسلمين وتقديرهم، فقال نبي الرحمة: «سَلْمَانُ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ»، و«أنا جدّ كل تقي، ولو كان عبداً حبشياً»، فهذا هو جوهر الإسلام، ومضامينه الإنسانية الرفيعة، وما سوى ذلك جاهلية، ﴿ إِنَّ الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَهِمُواْ الصَّلِكَتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُّ الرَّمْنُ وُدًا ﴾.

وكان أبو ذر ممن صدقت عليهم تلك الأوصاف الرحمانية التي تضمنتها الآيات الشريفة، وأفصح عنها الفكر النبوي الشريف، إذ لا وصف يعلو فوق وصف المؤمن، فكلمة «المؤمن»، لا مضارع لها في العقيدة والسلوكيات، لأن الإيمان يصبغ نفسية الإنسان بصبغة الكمال، قال تعالى هُ صِبَعَة النّه وَمَنْ أَحْسَنُ مِرَى اللّهِ صِبْعَةً وَكَنْ لُهُ عَنِدُونَ ﴾.

فهذا الصحابي الجليل كان يمتاز بجرأة القلب، ورجاحة العقل، وبُعْد النظر، وفطرته كانت تأبى أن يعبد الأصنام، كان يضيق أشد الضيق بالأوثان التي تُعبد من دون الله، ويستنكر على قومه فساد دينهم، وسذاجة معتقده، فهذه الثنائية بين العقل الراجح وبين التدين، هي تلازم ضروري، ثابت وحتمي، فكان أبو ذر ينكر على قومه معتقداتهم، ويتطلع إلى ظهور نبي جديد، يملأ على الناس عقولهم وأفئدتهم، ويخرجهم من الظلمات إلى النور.

#### من مواقفه

دخل عليه رجل ذات مرة، فجعل يقلب الطرف في بيته، فلم يجد فيه متاعاً، فسأله عنه فقال، «لنا بيت هناك، نرسل إليه صالح متاعنا»، ففهم الرجل مراده، بما يقصد الدار الآخرة وقال، «ولكن لا بد لك من متاع ما دمت في هذه الدار»، وكان أمير الشام يحاول كسب سكوته، وتوقفه عن توعية المسلمين، فبعث إليه بمبلغ من المال، كما يفعل مع غيره، وقال له، «استعن به على قضاء حاجتك»، فرده إليه قائلاً، «أما وجد أمير الشام عبداً لله أهون عليه مني»، ليثبت في ذلك انسجام فكره ودعواته للإصلاح، مع سلوكه وسيرته.

#### معارضة لتيار الانحراف

لم يكن خلافه الفكري والعقدي، وصراعه السلمي مع عثمان ومعاوية، لغرض شخصي دنيوي، أو لحاجة في قلبه، أو لبغض في ما هو لغير الله، بل كان ذلك بمثابة صراع مبدأي وعقدي وفكري، بين إتجاهين قد تناقضا في رؤياهما للعقيدة الإسلامية وشريعتها، إذ رأت إحداهما ممثلة بمعاوية والحزب الأموي، ومن حالفهم من مترفي قريش، والطبقة المتنفذة سياسياً وإجتماعياً، أنها فرصة لتحقق مصالح شخصية، في مكاسب دنيوية، وحياة مترفة، ونيل الإمارة والولاية، والتسلط على رقاب الناس، بدعوى التفويض الإلهي.

فيما مثلت الأخرى مدرسة الإمام أمير المؤمنين وكان أبو ذر الصورة المعبرة عنها، والناطقة عن مضامينها، والمتصدية للممانعة والكفاح في سبيل إعلائها، متمثلة بثقافة الإختلاف وقبول الآخر، واحترام إنسانيته حتى وإن كان خصماً، وأن العقيدة الإسلامية تدعو إلى الصدق والوفاء والنزاهة والعدل، وألا يسع المسلم للولاية والإمارة، إلا إن سعت إليه في صالح الناس، وأنها مسؤولية ثقيلة لخدمة الناس،

وضمان عيشهم الكريم، وليس قمعهم، ومنعهم حرياتهم، وتكميم أفواههم، والتسلط على رقابهم، وتحقيق المصالح الشخصية على حسابهم. فعندما كان أبو ذر في الشام منفياً، كان لا ينفك في إشهار فكره ومواقفه، المعبرة عن عقيدة الدين وشرعته، وفي مناهضته لانحراف الولاة والأمراء، والذي يمثل إساءة وتشويها للدين الحنيف، ثم ظلماً للرعية، فضلاً عن تجويعهم وإهانتهم، ومنعهم الحياة الكريمة التي أرادها الله لهم، فيما الولاة وحاشياتهم، ينعمون بما ليس لهم فيه حق، في سحت وحرام.

فكان أبو ذر في أي مكان يُنف إليه، يصدح بالقول الحق، فيجتمع الناس إليه، ويكثر أتباعه ومريدوه، رغم منع الولاة الناس عنه، فكان مريدوه ومؤيدوه في تكائر بين الحجاز والعراق والشام، ولا زال أهل جبل عامل، حيث فرض عليه معاوية الإقامة فيه، خير مثال عن تمسكهم بمنهج أمير المؤمنين، الذي عبر عنه أبو ذر، في قوله وسلوكه، فتأثر به الناس حتى يومنا هذا.

وقد تكون رواية خلافه الأخير مع معاوية، وهي تأتي بعد سلسلة من المواقف التأريخية التي نضجت، حتى كانت ذروتها في هذه الواقعة، فيروى أنه قد اختلف مع معاوية في الآية الكريمة:

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ اَمَنُوَاْ إِنَّ كَتْ يَكِ ٱلْأَحْبَارِ وَٱلرُّهُبَانِ لَيَأْ كُلُونَا أَمُولَ ٱلنَّاسِ فِٱلْبَطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْزُهِبَانِ يَكُنزُونَ اللَّهَبَانِ لَيَأْكُلُونَا أَمُولَ ٱلنَّاسِ فِٱلْبَطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْزُهُم بِعَذَابٍ ٱللِيهِ ﴾، إذ قال معاوية أنها «نَزَلَتْ في أهل الكتاب»، فقال له أبو ذر، «بل نَزلَتْ في أهل الكتاب»، فقال له أبو ذر، «بل نَزلَتْ في أهل الكتاب»، فقال له أبو ذر، «بل نَزلَتْ في أهل الكتاب»، فقال له أبو ذر، «بل نَزلَتْ في أهل الكتاب»، فقال له أبو ذر، «بل نَزلَتْ في أهل الكتاب اللهُ اللهِ أَبُونُ مَن اللهُ اللهُ أَبُونُ أَنْ أَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَلْمُ اللهُ اللهُ أَلْمُ اللهُ الل

ومن اليسير إستبيان مقاصد معاوية في التنصل عن مضامين هذه الآية الكريمة وأحكامها واشتراطاتها، لأنها تخالف سيرته وسلوكه وسياسته وشكل إدارته في الحكم، فكان بينهما في ذلك كلام، فكانت من بين الأسباب التي دعت معاوية، لأن يشكوه إلى عثمان في دار الخلافة، قائلاً: «إنّ أبا ذرّ قد أفسد الناس بالشام»، فأمر عثمان بمقدمه إلى المدينة، فقدم المدينةَ وكَثُر الناسُ عليه، كأنّهم لم يَرَوْنه قبل ذلك.

فلمًا قدمَ المدينةَ قال له عثمان، «كُنْ عندي تغدو عليك وتروح اللقاح»، فأجابه أن «لا حاجة لي في دنياكم»، ثم كانت حادثة بيت المال، حيث أنكر عليه مسكه الفائض منه، دون توزيعه على المحتاجين له، كما كان يفعل الرسول الأكرم، فأمره عثمان أن يخرج إلى الرّبَذَة منفيا.

وحتى في منفاه الأخير، لم يترك موقفا، دون أن يظهر فيه السمو الإنساني، في العقيدة الإسلامية، ففي الربذة صادف مولًى لعثمان، وهو غلام حبشيّ، يؤمّ المسلمين في الصلاة، فنُودِيَ بالصلاة فتقدّم، فلمّا رأى الغلام أبا ذر، نكص حياءً، فأوماً إليه أبو ذرّ «تَقَدّمْ»، فصلّ وصلّى خلفه أبو ذر. وفي ذلك درس بليغ في التواضع لله ونكران الذات، والخلق الإسلامي الرفيع، يصلح للمسلمين وولاة أمورهم، في ماضيهم وحاضرهم، ومنهم الفئات الحاكمة والمتنفذة فيه، خاصة دعاة المناهج الإسلامية منهم.عليه مسكه الفائض منه، دون توزيعه على المحتاجين له، كما كان يفعل الرسول الأكرم، فأمره عثمان أن يخرج إلى الرّبَذَة منفيا.

وحتى في منفاه الأخير، لم يترك موقفا، دون أن يظهر فيه السمو الإنساني، في العقيدة الإسلامية، ففي الربذة صادف مولًى لعثمان، وهو غلام حبشيّ، يؤمّ المسلمين في الصلاة، فنُودِيَ بالصلاة فتقدّم، فلمّا رأى الغلام أبا ذر، نكص حياءً، فأوماً إليه أبو ذرّ وفي ذلك درس بليغ في التواضع لله ونكران الذات، والخلق الإسلامي الرفيع، يصلح للمسلمين وولاة أمورهم، في ماضيهم وحاضرهم، ومنهم الفئات الحاكمة والمتنفذة فيه، خاصة دعاة المناهج الإسلامية منهم.

#### بسم الله الرحمن الرحيم إنّا لله وإنّا إليه راجعون

في ارتحال الفقيد السعيد العلامة الكبير السيد محمد بحر العلوم النجل الأكبر لسياحة آية الله السيد علي، والأخ الأكبر لآيتي الله الشهيدين السيد علاء الدين والسيد عزالدين آل بحر العلوم، أعزّي الحوزة العلمية المقدسة في النجف الأشرف \_ معقل العلم والجهاد والتقوى \_ والمراجع العظام (اعلى الله تعالى كلمتهم) وخاصة الأسرة الشريفة لآل بحر العلوم التي لم تزل ومنذ أكثر من قرنين، بدءاً بسيد الطائفة السيد مهدي بحرالعلوم التي لم ترفد الإسلام والمسلمين بالعلم والفضيلة وبالأخص السادة الكرام الأنجال الأعزة وعمهم الجليل (دامت أيامهم).

وكلّي أمل أن تتواصل هذه الأسرة الموفقة ما ألفته الشيعة عنهم في كل مجالات العلم والعمل من الفقهاء والأدباء والشعراء والمؤلفين.

وأسأل الله القريب المجيب أن يتغمد الفقيد العزيز بواسع رحمته ويحشره مع أسلافه الأطهار محمد وآله الأبرار (صلوات الله عليهم أجمعين) ويتفضل على جميع ذويه الأكارم بالأجر الجزيل والصبر الجميل وهو الولي لذلك كله.

۱۷/ ج۲/ ۱۶۳۱ هجریة قم المقدسة صادق الشیرازی

#### بيان سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد صادق الشير ازي طَّأَطِكُمُّ بمناسبة ارتحال آية الله السيد محمد بحر العلوم تَتَّ



# من أحداث الشمر

212 AH

3

AH, وكان ذلك في يوم الاثنين، بعد الله السم من قبل المعتز العباسي، وكان ذلك في يوم الاثنين، بعد عمر مبارك بلغ ٤١ عاماً وبضعة أشهر، قضي منها ١٣ سنة في المدينة المنورة، وبقيتها في سامراء.

م 195 AH والدة الإمام الجواد، أمه كانت أم ولد من أهل النوبة، ومن أهل بيت مارية القبطية أم إبراهيم ابن المراجعة

10

13

ولد قسيم الجنة والنار، ونعمة الله على الأبرار، ونقمته على الفجار، وسيد المتقين الأخيار، وأخو 23 AH رسول الله وابن عمه وزوج ابنته، الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب؛ في الكعبة المعظمة، وهو

64 AH

15

25

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ شهادة الإمام موسى بن جعفر الكاظم؛ بعد أن قضى ثلاث عشرة سنة في سجن السندي بن شاهك بأمر من الطاغية هارون العباسي، وبعد استشهاده؛ أمر هارون أن يطاف بجثمانه بثوب خلق، ووضع على محمل، وحمله أربعة حمّالين، ومعهم منادٍ ينادي: (هذا إمام الرافضة فاعرفوه).

شهادة بطلة كربلاء مولاتنا الطاهرة، الحوراء زينب بنت أمير المؤمنين على بن أبي طالب، ومرقدها

الشريف في دمشق. ولها عدة ألقاب، منها عقيلة الطالبيين، المحدثة، عقيلة بني هاشم، العارفة،

الكاملة، عابدة آل على، العالمة غير المعلمة. وعند ولادتها وضع جدهاتي خده على خدها وبكي،

فسألته أمها الزهراء، عن سبب بكائه، فقال: «ستبتلي هذه البنت بعدي وبعدك بالمصائب والمحن».

26

التحق سيد البطحاء مولانا أبو طالب، بالرفيق الأعلى، ولما رأى النبي الأكرم الله عمه مسجى أمامه قال على الله على على وصَلْتَ رحِمًا، وجُزيت خيراً، يا عم، فلقد ربيتَ وكفلتَ صغيراً، ونصرتَ

13 BH

في هذا اليوم بُعِثَ الرسول الأكرم ﷺ، في الأربعين من عمره، نبياً وهادياً إلى البشر، ونزل عليه القرآن، وهذا اليوم أشرف الأيام عند المسلمين، ففيه نزل جبرئيل على خاتم المسلمين بالرسالة، ويستحب فيه الصلاة على محمد وآله، وزيارته على وزيارة أمير المؤمنين.

# www.ajowbeh.com

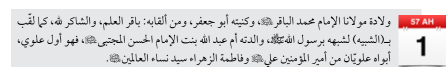
للإجابة عن إستفتاءاتكم :

مكتب سماحة المرجع الشيرازي في النجف الأشرف: ٩٦٤ ٧٨٠١٥٧٦٢٩٤ + مكتب سماحة المرجع الشيرازي في كربلاء المقدسة : ٣٢٠٣٨٦ ٣٢ ٩٦٤+ مكتب سماحة المرجع الشيرازيّ فيّ البصرة : ٩٦٤ ٧٨٠٥١٣٠٢٥٣+ الكويت – بنيد القار – هاتف : ٩٦٥ ٩٠٠٨٠٨٠٥

البريد الإلكتروني : istftaa@alshirazi.com - estfta@s-alshirazi.com







ولادة مولى المؤمنين، وولي الصالحين، وعلَم الهدى، وحليف التقي، الإمام علي الهادي، في منطقة تعرف بـ(صُريا)، وكنيته أبو الحسن، وأشهر ألقابه: (النجيب، المرتضى، العالم، الفقيه، الناصح،

رسول الله عليه، وكانت أفضل نساء زمانها. أشخصه المعتصم إلى بغداد سنة ٢٢٠هـ وبقي فيها حتى

استشهد في آخر ذي العقدة سنة ٢٢٠هـ، ودفن في بغداد مع جده الإمام الكاظم ١

أول من آمن بالنبي على الله وأخاه يوم المؤاخاة، وأعلن في يوم الغدير إمامته على المسلمين.

ساسة ربانيون

الأنبياء وخلفاؤهم على كانوا ساسة ربانيين مصلحين، يديرون البلاد والعباد بالعدل والقسط، ويضحون بمصالحهم، بل حتى بأنفسهم، من أجل مصلحة الأمة، إنهم يجوعون لكى يشبع الناس، ويفتقرون لكي يغنى الناس، ويخافون لكي يأمن الناس، وهكذا. فقد ورد التعبير عنهم على بالساسة في جملة من الروايات، كما يراها الطالب في كتب الحديث وغيرها في هذه المادة، بالإضافة إلى دلالة بعض الآيات عليه كما في قوله تعالى: ﴿إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾. وقوله سبحانه: ﴿ يَنْدَاوُرِدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾. مضافأ إلى قول رسول الله عليه: (اللهم ارحم خلفائي، قيل: يا رسول الله ومن خلفائك؟ قال: الذين يأتون من بعدي ويروون حديثي

ومما تقدم ظهر أن السياسة بمعناها الصحيح الذي هو إدارة العباد والبلاد بما يضمن لهما التقدم والرقى، والسعادة والسيادة، هي من صميم الإسلام، وأن كل محاولة لفصل الدين عن السياسة، هي من قبيل محاولة فصل العبادة عن الإسلام.. وقد كان دأب الأنبياء والأئمة والعلماء الربانيين أخذ زمام السياسة بأيديهم ما استطاعوا، فإن لم يتمكنوا من ذلك، وجهوا الناس إلى وجوب ذلك مهما قدروا، وكانوا الله يُرجعون الناس إلى علماء الأمة ونواب الأئمة، كقوله هي: (فإني قد جعلته عليكم حاكماً). وقوله الدوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا، فإنهم حجتى عليكم، وأنا حجة الله عليهم)، وغير ذلك.

وقد وقع الخصام بين أهل الحق من أنبياء وأئمة وفقهاء ومراجع في جهة، وبين أصحاب الأهواء من أمويين وعباسيين ومن حذى حذوهم في جهة أخرى، على التصدي لمرجعية الأمة، وأخذ زمام السياسة، وذلك منذ رحيل الرسول الأكرم عَلِيْلًا، فتارة حكم أهل الحق، وتارة غُصب حقهم، حتى جاء دور المستعمر، فأدخل في قاموس الرأي العام عنصراً جديداً هو عنصر (فصل الدين عن السياسة)، وأشاع بواسطة عملائه: (إن عالم الدين الخيّر هو الذي يشتغل بالعبادة والإرشاد، ولا يتدخل في شؤون السياسة)، وذلك لأنهم رأوا أن العلماء هم السد القوي أمام استعمارهم للبلاد وتسلطهم على رقاب

تصدر عن قسم الإستفتاء في مكتب المرجع الديني آية الله العظمى السيد صادق الحسيني الشيرازي ( ﴿ أُمِّظِّكُ ﴾)